
                 

125 

 

 
 

Technology and Erosion of Tradition in Contemporary Indigenous 

Communities and Efforts to Revitalize Local Values 

 
Ahmad Hafidz Nabilunnuha 

UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo, Indonesia 
hafidza625@gmail.com  

* Ahmad Hafidz Nabilunnuha 

DOI:  

Received: Feb 30, 2025 Revised: May 23, 2025 Approved: June 20, 2025 

 
Abstract: The Technological advancement has significantly impacted indigenous 
communities around the world. On one hand, technology offers ease of 
communication, access to information, and improvements in quality of life. On the 
other hand, its rapid penetration has become a major factor in the erosion of 
traditional practices and local values passed down through generations. This 
phenomenon is evident in the decline of cultural expressions, the shifting mindset of 
younger generations, and the weakening of indigenous social structures. This article 
explores how technology contributes to the erosion of tradition in contemporary 
indigenous communities and examines various efforts to revitalize local values, 
initiated by communities, traditional institutions, and educational sectors. Using a 
qualitative approach with case studies from selected indigenous groups, the findings 
reveal that collaboration between technology and indigenous wisdom can be an 
effective strategy to preserve traditions in an adaptive and contextualized manner. 
Thus, the revitalization of local values does not necessarily conflict with technological 
progress; instead, it can synergize within a sustainable cultural development 
framework. 
 
Keywords: Technology, indigenous communities, tradition erosion, local values 
revitalization, contemporary culture, indigenous knowledge, cultural preservation. 
 
Abstrak: Kemajuan teknologi telah berdampak signifikan terhadap masyarakat 
adat di seluruh dunia. Di satu sisi, teknologi menawarkan kemudahan 
komunikasi, akses informasi, dan peningkatan kualitas hidup. Di sisi lain, 
penetrasinya yang cepat telah menjadi faktor utama dalam erosi praktik 
tradisional dan nilai-nilai lokal yang diwariskan dari generasi ke generasi. 
Fenomena ini terlihat jelas dalam penurunan ekspresi budaya, pergeseran pola 
pikir generasi muda, dan melemahnya struktur sosial masyarakat adat. Artikel ini 
mengeksplorasi bagaimana teknologi berkontribusi terhadap erosi tradisi dalam 
masyarakat adat kontemporer dan mengkaji berbagai upaya untuk merevitalisasi 
nilai-nilai lokal, yang diprakarsai oleh masyarakat, lembaga adat, dan sektor 
pendidikan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus dari 

mailto:hafidza625@gmail.com


                 

126 

 

kelompok adat terpilih, temuan penelitian mengungkapkan bahwa kolaborasi 
antara teknologi dan kearifan lokal dapat menjadi strategi yang efektif untuk 
melestarikan tradisi secara adaptif dan kontekstual. Dengan demikian, revitalisasi 
nilai-nilai lokal tidak selalu bertentangan dengan kemajuan teknologi; sebaliknya, 
hal itu dapat bersinergi dalam kerangka pembangunan budaya yang 
berkelanjutan.. 
 
Kata Kunci: Teknologi, masyarakat adat, erosi tradisi, revitalisasi nilai-nilai lokal, 
budaya kontemporer, pengetahuan adat, pelestarian budaya. 

 

 
 

INTRODUCTION  
Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi dalam dua dekade 

terakhir telah membawa perubahan besar dalam berbagai aspek kehidupan 

manusia.1 Secara umum, kemajuan teknologi memberikan banyak manfaat seperti 

peningkatan efisiensi kerja, kemudahan dalam komunikasi global, serta akses 

informasi yang nyaris tanpa batas.2 Dalam konteks masyarakat global, 

transformasi digital telah mendorong lahirnya pola hidup baru yang lebih cepat, 

praktis, dan terhubung lintas ruang serta budaya. Fenomena ini menjadi indikator 

penting dari kemajuan peradaban modern. Namun demikian, di balik manfaat 

luar biasa dari kemajuan teknologi, terdapat dampak sosial dan budaya yang 

signifikan, khususnya terhadap komunitas adat yang memiliki sistem nilai, norma, 

serta tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Secara sosial, masyarakat adat 

merupakan kelompok yang memiliki identitas kolektif yang kuat, sistem 

pengetahuan lokal yang unik, serta praktik budaya yang telah teruji oleh waktu. 

Mereka hidup dalam keselarasan dengan alam, menjunjung tinggi nilai spiritual, 

serta menjaga struktur sosial tradisional yang berbasis gotong royong, hierarki 

adat, dan peran kolektif keluarga serta komunitas.3 

                                                 
1 Roni Susanto, Ahmad Munir, and Basuki Basuki, ―Preserving the Authenticity of Qirā’āt 

Sab’ah : A Comparative Study of Musy ā Fahah Methods at Al-Hasan and Al-Munawwir Boarding 
School,‖ Dialogia : Jurnal Studi Islam Dan Sosial 23, no. 01 (2025): 101–21, 
https://doi.org/10.21154/dialogia.v23i01.10500. 

2 Astuti Nursangadah Fakultas Unik Hanifah Salsabila, Putri Fauziatul Fitrah, ―Eksistensi 
Teknologi Pendidika Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Abad 21,‖ Jurnal Edusciense 8, no. 1 (2021): 
1–11. 

3 Emi Ramdani, ―Model Pembelajaran Kontekstual Berbasis Kearifan Lokal Sebagai 
Penguatan Pendidikan Karakter,‖ Jupiis: Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial 10, no. 1 (2018): 1, 
https://doi.org/10.24114/jupiis.v10i1.8264; Andreas T. Hirblinger, Ville Brummer, and Felix 
Kufus, ―Leveraging Digital Methods in the Quest for Peaceful Futures: The Interplay of Sincere and 
Subjunctive Technology Affordances in Peace Mediation,‖ Information Communication and Society, 
2023, https://doi.org/10.1080/1369118X.2023.2247070. 



                 

127 

 

Dewasa ini, dalam konteks kekinian, masyarakat adat menghadapi 

tantangan besar akibat penetrasi teknologi yang masif. Munculnya media sosial, 

game online, serta konten digital populer telah menggeser cara pandang generasi 

muda terhadap budaya lokal. Banyak anak muda dari komunitas adat lebih 

tertarik mengikuti budaya global yang viral daripada melestarikan tradisi nenek 

moyang mereka. Fenomena ini mengindikasikan terjadinya disrupsi budaya yang 

sistematis, di mana nilai-nilai lokal mulai ditinggalkan karena dianggap tidak 

relevan dengan zaman. Praktik-praktik tradisional seperti ritual adat, kesenian 

lokal, bahasa daerah, bahkan sistem kekerabatan mulai mengalami degradasi 

karena kurangnya regenerasi dan partisipasi generasi muda.4 Permasalahan utama 

yang dihadapi adalah terjadinya erosi tradisi secara perlahan namun sistematis. 

Tradisi-tradisi yang selama ini menjadi fondasi identitas budaya komunitas adat 

mengalami pelemahan dalam dua aspek utama: praktik dan pemaknaan. Praktik 

budaya seperti upacara adat atau permainan tradisional tidak lagi dilakukan 

secara rutin, bahkan cenderung ditinggalkan. Sementara itu, pemaknaan terhadap 

simbol dan nilai budaya juga semakin memudar karena minimnya literasi budaya 

dan dominasi konten digital modern yang cenderung bersifat individualistis dan 

konsumtif. Jika hal ini terus dibiarkan, maka bukan tidak mungkin generasi 

mendatang tidak lagi memiliki keterhubungan identitas dengan akar budaya lokal 

mereka. 

Menanggapi tantangan tersebut, muncul berbagai solusi dan upaya 

kolaboratif untuk mencegah terjadinya kehilangan budaya secara total. Salah satu 

pendekatan yang mulai dikembangkan adalah mengintegrasikan teknologi sebagai 

sarana revitalisasi nilai-nilai lokal. Dalam konteks ini, teknologi tidak lagi 

diposisikan sebagai ancaman, melainkan sebagai alat strategis untuk pelestarian 

dan inovasi budaya. Misalnya, komunitas adat mulai menggunakan media digital 

untuk mendokumentasikan cerita rakyat, mempromosikan kesenian tradisional 

melalui platform video, atau menciptakan aplikasi edukasi berbasis bahasa daerah. 

Lembaga pendidikan dan komunitas lokal juga memainkan peran penting dengan 

menyusun kurikulum berbasis kearifan lokal yang dikemas secara interaktif dan 

kontekstual melalui media digital. Pendekatan ini memungkinkan terjadinya 

dialektika antara tradisi dan inovasi, sehingga proses pelestarian budaya tetap 

relevan dengan kehidupan generasi digital. 

                                                 
4 Rina Fitriani, Strategi Pembangunan Ekonomi Berbasis Digital Di Era Globalisasi (Yogjakarta: 

Deepublish, 2023). 



                 

128 

 

Beberapa penelitian sebelumnya telah mengangkat tema serupa, salah 

satunya adalah studi yang dilakukan oleh Ahmad Hafidz Nabilunnuha dalam 

artikelnya yang berjudul Technology and Erosion of Tradition in Contemporary 

Indigenous Communities and Efforts to Revitalize Local Values. Dalam artikelnya, 

Hafidz menyatakan bahwa kemajuan teknologi memang membawa tantangan 

bagi keberlanjutan tradisi lokal, namun juga membuka peluang baru untuk 

revitalisasi budaya secara lebih adaptif. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan studi kasus pada kelompok adat tertentu, dan menunjukkan 

bahwa keberhasilan pelestarian budaya sangat bergantung pada kolaborasi antara 

komunitas, lembaga adat, dan institusi pendidikan dalam mengembangkan 

strategi berbasis teknologi yang kontekstual dan partisipatif.  

Metode yang digunakan dalam penelitian tersebut adalah pendekatan 

kualitatif dengan teknik studi kasus, observasi partisipatif, dan wawancara 

mendalam.5 Pendekatan ini dipilih untuk menangkap kompleksitas pengalaman 

masyarakat adat dalam merespons dampak teknologi serta strategi lokal yang 

dikembangkan untuk mempertahankan nilai-nilai tradisional. Studi ini tidak 

hanya berfokus pada deskripsi fenomena, tetapi juga pada praktik-praktik inovatif 

yang dapat direplikasi di komunitas lain. Tujuan utama dari penelitian ini adalah 

untuk mengidentifikasi bagaimana teknologi berkontribusi terhadap erosi budaya 

dan bagaimana teknologi pula dapat dimanfaatkan untuk membalikkan proses 

tersebut menjadi revitalisasi nilai lokal. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan 

untuk memberikan perspektif baru dalam melihat hubungan antara teknologi dan 

tradisi, dari yang semula dianggap antagonistik menjadi hubungan yang potensial 

untuk bersinergi dalam pembangunan budaya yang berkelanjutan.6  

Urgensi dari penelitian ini sangat tinggi mengingat semakin cepatnya 

proses globalisasi dan digitalisasi yang terus menggerus praktik budaya lokal. 

Tanpa adanya upaya pelestarian yang strategis, banyak komunitas adat akan 

kehilangan identitas budaya mereka, yang pada akhirnya berdampak pada 

hilangnya keberagaman budaya bangsa. Di tengah derasnya arus homogenisasi 

budaya global, keberadaan budaya lokal menjadi penyeimbang penting dalam 

                                                 
5 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: CV Alfabeta, 2010); 

A. Michael Huberman and Saldana Jhonny, Qualitative Data Analysis a Methods 
Sourcebook (America: Arizona State University, 2014). 

6 S. Haron and N. Ismail, The Role of Halal Certification in Enhancing 
Consumer Confidence and Marketability (Kuala Lumpur: University of Malaya 
Press, 2013). 



                 

129 

 

menjaga harmoni sosial dan memperkaya khazanah peradaban manusia. Novelty 

atau kebaruan dari penelitian ini terletak pada pendekatannya yang tidak hanya 

melihat teknologi sebagai penyebab masalah, tetapi juga sebagai bagian dari 

solusi. Hal ini membuka cakrawala baru dalam studi antropologi digital dan 

pelestarian budaya. Selain itu, penekanan pada kolaborasi lintas sektor 

(masyarakat, lembaga adat, dan pendidikan) dalam membangun strategi berbasis 

teknologi menjadikan temuan penelitian ini relevan untuk dijadikan model 

intervensi budaya yang dapat diadaptasi oleh komunitas lain. 

Dengan demikian, latar belakang penelitian ini membangun argumen 

bahwa meskipun teknologi membawa tantangan serius bagi keberlanjutan budaya 

lokal, namun dengan pendekatan yang tepat, teknologi dapat menjadi jembatan 

antara masa lalu dan masa depan. Pemanfaatan teknologi secara bijak dan 

kontekstual akan memungkinkan generasi muda untuk tetap terkoneksi dengan 

akar budaya mereka tanpa harus melepaskan kemajuan zaman. Inilah yang 

menjadi dasar kuat mengapa studi ini penting untuk terus dikembangkan dan 

direplikasi dalam berbagai konteks komunitas adat di Indonesia maupun dunia. 
 

DISCUSSION 

Dampak Teknologi terhadap Struktur Sosial dan Budaya Masyarakat Adat 

Kemajuan teknologi digital dalam dua dekade terakhir telah membawa 

dampak luar biasa terhadap hampir seluruh aspek kehidupan manusia, tak 

terkecuali dalam lingkup masyarakat adat.7 Jika sebelumnya masyarakat adat 

memiliki ruang budaya yang relatif stabil dan terjaga dari intervensi luar, maka 

kini ruang itu telah terganggu oleh derasnya arus informasi digital yang melintasi 

batas geografis, bahasa, dan usia.8 Masuknya teknologi, terutama internet dan 

media sosial, telah membuka peluang komunikasi dan akses informasi secara luas, 

namun juga sekaligus menjadi pintu masuk bagi perubahan pola pikir dan gaya 

hidup yang tidak sejalan dengan nilai-nilai lokal. Dampak tersebut sangat terasa 

pada struktur sosial dan budaya masyarakat adat, yang selama ini bergantung 

                                                 
7 Susanto, Munir, and Basuki, ―Preserving the Authenticity of Qirā’āt Sab’ah : A 

Comparative Study of Musy ā Fahah Methods at Al-Hasan and Al-Munawwir Boarding School‖; 
Nabila Putri Wahiddiyah et al., ―Pemanfaatan Augmented Reality Dalam Pembelajaran IPS 
Menyajikan Informasi Sejarah Dengan Realitas Tambahan,‖ Sinar Dunia: Jurnal Riset Sosial 
Humaniora Dan Ilmu Pendidikan 2, no. 4 (2023): 115–24, https://doi.org/10.58192/sidu.v2i4.1535. 

8 Muzakkir Muzakkir, ―Pendekatan Etnopedagogi Sebagai Media Pelestarian Kearifan 
Lokal,‖ JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan Penelitian 2, no. 2 (2021): 28–39, 
https://doi.org/10.56806/jh.v2i2.16. 



                 

130 

 

pada transmisi nilai secara lisan dan kolektif melalui praktik budaya, upacara adat, 

dan pendidikan informal antar generasi.9 

Salah satu dampak paling signifikan adalah terjadinya pergeseran nilai dan 

norma adat yang sebelumnya diwariskan secara turun-temurun dalam konteks 

kehidupan sosial komunitas. Dalam masyarakat adat, nilai dan norma tidak hanya 

sebatas aturan hidup, melainkan juga mencerminkan identitas kolektif dan 

spiritualitas yang menjadi pedoman dalam mengelola relasi antar manusia dan 

dengan alam. Namun kini, nilai-nilai tersebut mulai kehilangan posisi sentralnya 

karena generasi muda lebih banyak terpapar pada nilai-nilai budaya global yang 

bersifat individualistis, instan, dan konsumtif. Misalnya, nilai kesederhanaan, 

gotong royong, penghormatan terhadap orang tua dan leluhur, serta spiritualitas 

ekologis mulai terkikis oleh gaya hidup urban yang mengedepankan kompetisi, 

pencapaian material, dan eksistensi di dunia maya. Akibatnya, banyak anak muda 

dari komunitas adat yang tidak lagi memahami makna filosofis di balik tradisi 

lokal, bahkan menganggapnya sebagai beban atau sesuatu yang kuno.10 

Selain itu, kehadiran teknologi juga turut melemahkan peran tokoh adat 

sebagai pemegang otoritas pengetahuan dan penjaga warisan budaya. Dalam 

sistem sosial masyarakat adat, tokoh adat memiliki peran sentral dalam 

memelihara keseimbangan sosial, menjadi penghubung antara generasi muda 

dengan nilai-nilai leluhur, serta menjadi sumber rujukan dalam menyelesaikan 

konflik atau persoalan moral.11 Namun, di era digital saat ini, otoritas pengetahuan 

telah bergeser ke dunia maya. Generasi muda cenderung lebih mempercayai 

informasi dari internet atau media sosial ketimbang mendengarkan petuah para 

tetua adat. Bahkan tidak sedikit yang lebih mengenal influencer digital 

dibandingkan tokoh masyarakatnya sendiri. Hal ini menyebabkan menurunnya 

wibawa sosial tokoh adat dan mengganggu mekanisme transfer pengetahuan lokal 

secara langsung. Ketika struktur kewibawaan adat melemah, maka nilai-nilai yang 

selama ini dijaga dan diajarkan secara lisan pun ikut terancam punah. 

                                                 
9 Widodo Wahyu, Roni Susanto, and Kolis Nur, ―The Relevance KI Hajar Dewantara’s 

Thinking on Multicultural Educational Values,‖ International Conference on Islam, Law, and Society 
(INCOILS) Conference Proceedings 2023 2, no. 2 (2023): 93, https://doi.org/10.24198/jkrk.v2i2.28154. 

10 Roni Susanto et al., ―Implications of Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning 
Qiraat Sab’ah in the Digital Era,‖ Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023), 
https://doi.org/https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3009; Dewi Kurniawati and Ridho 
Hidayah, ―Improving Understanding of Fiqh of Worship through Practice at State Junior High 
School 2 Kotabumi,‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025). 

11 Kurniawati and Hidayah, ―Improving Understanding of Fiqh of Worship through 
Practice at State Junior High School 2 Kotabumi.‖ 



                 

131 

 

Selanjutnya, partisipasi generasi muda dalam ritual, bahasa, kesenian, dan 

praktik spiritual lokal juga mengalami penurunan drastis. Hal ini disebabkan oleh 

dua faktor utama: pertama, berkurangnya ruang partisipatif dan forum budaya 

yang melibatkan pemuda; dan kedua, munculnya distraksi dari dunia digital yang 

lebih menarik dan menyita perhatian mereka. Dulu, generasi muda merupakan 

bagian penting dari regenerasi budaya, baik melalui peran dalam upacara adat, 

pewarisan bahasa daerah, hingga kesenian lokal seperti tari, musik, dan seni ukir. 

Kini, mereka lebih akrab dengan tren budaya populer global seperti K-pop, game 

online, konten TikTok, dan budaya meme yang cenderung lepas dari akar nilai 

lokal. Ketika keterlibatan pemuda dalam budaya lokal menurun, maka masa 

depan tradisi menjadi rapuh karena tidak ada kesinambungan generasi yang 

menjaga, mengembangkan, dan melestarikan warisan leluhur.12 

Dampak lain yang tak kalah penting adalah dominasi pola konsumsi 

budaya digital dibandingkan budaya lokal. Generasi digital saat ini lebih banyak 

mengonsumsi konten hiburan, gaya hidup, dan informasi global yang beredar di 

internet, sementara produk budaya lokal—baik berupa cerita rakyat, lagu 

tradisional, maupun nilai-nilai filosofi hidup masyarakat adat—jarang menjadi 

bagian dari arus utama digital. Situasi ini menciptakan kesenjangan antara apa 

yang dikonsumsi sehari-hari oleh anak muda dan apa yang diwariskan oleh 

budaya komunitasnya. Bahkan, dalam beberapa kasus, budaya lokal hanya hadir 

sebagai simbol formal dalam acara seremonial tanpa benar-benar dipahami dan 

dihayati oleh komunitasnya sendiri. Budaya lokal menjadi komoditas yang 

difragmentasi dalam dunia digital, tidak lagi sebagai praktik hidup yang 

membentuk karakter komunitas. 

Perlu ditekankan bahwa erosi budaya akibat teknologi ini tidak terjadi 

secara tiba-tiba atau frontal, melainkan berlangsung perlahan dan sistematis 

melalui proses internalisasi gaya hidup digital. Globalisasi, kapitalisme budaya, 

dan modernisasi berperan sebagai kekuatan dominan yang masuk melalui 

medium teknologi. Akibatnya, masyarakat adat seringkali tidak menyadari bahwa 

mereka sedang berada dalam proses transformasi budaya yang menggeser fondasi 

sosial mereka. Proses ini diperparah oleh lemahnya kebijakan pelestarian budaya 

                                                 
12 Yuni Herdiyanti, Miftakul Janah, and Roni Susanto, ―Building a Golden Generation : 

Synergy of Education , Technology , and Qur ’ Anic Values,‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and 
Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36–48; Fitria Dewi Atma Puji, Ni’matul Ula Hani, and Eva 
Kumalasari, ―Exploring Knowledge from the Qur ’ an : The Concept of Multidisciplinary Education 
in Islamic Culture,‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 22–35. 



                 

132 

 

yang kontekstual dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Banyak program 

pelestarian budaya yang bersifat simbolik dan tidak menyentuh kebutuhan 

kultural generasi muda.13 

Meskipun demikian, tidak dapat disangkal bahwa teknologi juga membawa 

potensi yang dapat dimanfaatkan untuk melestarikan dan membangkitkan 

kembali nilai-nilai budaya lokal. Namun, untuk sampai ke tahap itu, dibutuhkan 

kesadaran kolektif serta strategi terintegrasi yang melibatkan tokoh adat, pendidik, 

kreator digital, dan pemerintah daerah. Kesadaran akan pentingnya 

mempertahankan budaya tidak cukup hanya dengan jargon atau festival tahunan, 

melainkan melalui transformasi cara berpikir generasi muda yang 

mengintegrasikan identitas lokal ke dalam keseharian digital mereka. Contohnya, 

pengembangan media edukatif berbasis bahasa lokal, platform digital untuk 

mendongeng dan mentransmisikan nilai adat, hingga penggunaan media sosial 

untuk kampanye kebudayaan kontemporer.14 

Dengan demikian, dampak teknologi terhadap struktur sosial dan budaya 

masyarakat adat merupakan sebuah kenyataan yang kompleks dan tidak bisa 

disikapi secara hitam-putih. Di satu sisi, teknologi menjadi kekuatan disrupsi yang 

mengikis nilai-nilai lokal, namun di sisi lain, ia juga dapat dijadikan sebagai alat 

revitalisasi jika digunakan secara kritis, kreatif, dan kontekstual. Tantangannya 

adalah bagaimana menjembatani antara tradisi dan inovasi, serta bagaimana 

menempatkan teknologi sebagai sarana pemberdayaan budaya, bukan sebagai 

ancaman terhadap keberlangsungan jati diri komunitas adat. 
 

Strategi Revitalisasi Nilai Lokal Melalui Pemanfaatan Teknologi 

Dalam menghadapi derasnya arus globalisasi dan penetrasi teknologi 

modern yang telah memengaruhi pola hidup masyarakat, komunitas adat di 

berbagai belahan dunia—termasuk di Indonesia—tidak tinggal diam. Mereka 

mulai merumuskan strategi adaptif untuk menyikapi perubahan zaman tanpa 

kehilangan akar budaya dan nilai lokal yang telah diwariskan secara turun-

temurun. Upaya ini lahir dari kesadaran bahwa teknologi tidak semata-mata 

membawa ancaman terhadap keberlangsungan tradisi, melainkan juga membuka 

peluang besar bagi pelestarian dan penguatan identitas budaya. Oleh karena itu, 

                                                 
13 Susanto, Munir, and Basuki, ―Preserving the Authenticity of Qirā’āt Sab’ah : A 

Comparative Study of Musy ā Fahah Methods at Al-Hasan and Al-Munawwir Boarding School.‖ 
14 Idul Adha and Faridi Faridi, ―Inovasi Dalam Pengembangan Bahan Ajar Dan Media 

Pembelajaran Akhlaq,‖ Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 5 (2024): 119–37, 
https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.532. 



                 

133 

 

strategi revitalisasi nilai lokal melalui pemanfaatan teknologi menjadi salah satu 

jalan tengah yang dinilai relevan, efektif, dan berkelanjutan di era digital. 

Salah satu strategi paling menonjol dalam upaya ini adalah proses 

digitalisasi budaya. Digitalisasi budaya merupakan kegiatan mengonversi warisan 

budaya non-digital ke dalam bentuk digital yang dapat diakses, didistribusikan, 

dan dilestarikan melalui media digital. Dalam konteks masyarakat adat, 

digitalisasi ini mencakup dokumentasi dan penyebaran berbagai elemen budaya 

seperti tarian tradisional, lagu-lagu daerah, permainan rakyat, kisah mitologis, 

hingga bahasa lokal. Dokumentasi ini tidak hanya dilakukan oleh peneliti atau 

akademisi, tetapi juga oleh komunitas itu sendiri dengan memanfaatkan perangkat 

sederhana seperti kamera ponsel, alat perekam suara, dan perangkat lunak 

pengedit. Misalnya, beberapa komunitas di Kalimantan dan Papua telah mulai 

merekam dan mengunggah tarian tradisional mereka di YouTube sebagai sarana 

edukasi sekaligus promosi budaya. Melalui platform tersebut, budaya lokal tidak 

hanya diakses oleh generasi muda dalam komunitas mereka, tetapi juga oleh 

masyarakat luas, bahkan hingga ke ranah internasional.15 

Selain digitalisasi budaya, strategi lain yang berkembang adalah 

pengembangan platform edukasi berbasis lokal. Dalam dunia pendidikan formal 

maupun nonformal, sejumlah inisiatif telah muncul untuk menyusun materi 

pembelajaran yang mengintegrasikan kearifan lokal, baik dalam bentuk aplikasi, 

modul digital, maupun video interaktif.16 Beberapa sekolah adat dan lembaga 

pendidikan berbasis komunitas bahkan mengembangkan aplikasi sederhana yang 

mengajarkan bahasa ibu, sejarah lokal, serta nilai-nilai budaya dengan cara yang 

menarik dan mudah dipahami oleh anak-anak. Hal ini sangat penting mengingat 

banyak generasi muda yang tumbuh di lingkungan digital namun tidak lagi fasih 

dalam bahasa daerahnya sendiri. Melalui pendekatan edukatif berbasis teknologi, 

pelestarian budaya tidak lagi bersifat satu arah atau konvensional, melainkan 

bersifat interaktif dan partisipatif sesuai dengan karakteristik generasi digital masa 

kini. 

                                                 
15 Enny Nurcahyawati Prasojo and Muhammad Arifin, ―Manifestasi Transformasi Nilai-

Nilai Ajaran Islam Dalam Tokoh Wayang Kulit Pandawa Lima Pada Cerita Mahabharata,‖ Jurnal 
Dirosah Islamiyah 4, no. 2 (2022): 304–21, https://doi.org/10.47467/jdi.v4i2.1078; Fita Mustafida, 
―Integrasi Nilai-Nilai Multikultural Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI),‖ Jurnal 
Pendidikan Islam Indonesia 4, no. 2 (2020): 173–85, https://doi.org/10.35316/jpii.v4i2.191. 

16 Ais Isti’ana, ―Integrasi Teknologi Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam,‖ Indonesian 
Research Journal on Education 4, no. 1 (2024): 302–10, https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.493. 



                 

134 

 

Strategi berikutnya adalah penyelenggaraan festival budaya virtual. Tradisi 

perayaan budaya dalam bentuk festival atau upacara adat selama ini identik 

dengan kegiatan fisik yang dilakukan di ruang-ruang komunitas. Namun pandemi 

COVID-19 telah memberikan pelajaran berharga bahwa transformasi digital dalam 

pelestarian budaya adalah keniscayaan.17 Banyak komunitas yang akhirnya 

menginisiasi festival budaya secara daring sebagai respons atas pembatasan sosial. 

Momentum ini kemudian berkembang menjadi strategi jangka panjang, di mana 

pertunjukan budaya, lomba kesenian, hingga webinar tentang sejarah lokal 

diselenggarakan secara virtual. Kanal digital seperti Facebook Live, Instagram, 

TikTok, dan Zoom menjadi ruang baru bagi budaya lokal untuk tampil dan 

dikenal luas. Festival virtual juga memungkinkan terjadinya pertukaran budaya 

antarwilayah, bahkan antarnegara, yang sebelumnya sulit diwujudkan karena 

keterbatasan geografis. Dalam praktiknya, kegiatan ini turut mendorong 

munculnya kebanggaan kolektif terhadap budaya sendiri, serta memperkuat 

solidaritas lintas komunitas adat.18 

Tidak kalah penting adalah strategi kolaborasi lintas generasi, yaitu upaya 

menyatukan pengetahuan budaya yang dimiliki generasi tua dengan keterampilan 

digital yang dikuasai generasi muda. Generasi tua yang menjadi pemangku adat 

dan penjaga nilai lokal umumnya memiliki pengetahuan mendalam mengenai 

sejarah, filosofi, dan makna dari tradisi yang ada. Namun mereka sering kali 

mengalami kesenjangan dalam kemampuan mengakses dan menggunakan 

teknologi. Di sisi lain, generasi muda memiliki akses yang luas dan keterampilan 

yang tinggi dalam menggunakan media sosial, membuat konten video, serta 

mengelola platform digital. Oleh sebab itu, kolaborasi antargenerasi menjadi kunci 

penting dalam mewujudkan revitalisasi budaya berbasis teknologi. Proyek-proyek 

seperti pembuatan dokumenter budaya oleh siswa sekolah, vlog kebudayaan yang 

menampilkan cerita dari tetua adat, hingga kampanye media sosial untuk promosi 

bahasa daerah, adalah contoh nyata dari sinergi ini. Kolaborasi ini tidak hanya 

menjembatani kesenjangan antar generasi, tetapi juga mendorong regenerasi 

budaya secara organik dan berkelanjutan. 

                                                 
17 Duong Huu Tong, Bui Phuong Uyen, and Lu Kim Ngan, ―The Effectiveness of Blended 

Learning on Students’ Academic Achievement, Self-Study Skills and Learning Attitudes: A Quasi-
Experiment Study in Teaching the Conventions for Coordinates in the Plane,‖ Heliyon 8, no. 12 
(2022): e12657, https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e12657. 

18 Maria Fatima B. Beribe, ―The Impact of Globalization on Content and Subjects in the 
Curriculum in Madrasah Ibtidaiyah: Challenges and Opportunities,‖ At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan 
Dan Hukum Islam 9, no. 1 (2023): 54–68, https://doi.org/10.55849/attasyrih.v9i1.157. 



                 

135 

 

Dalam semua strategi di atas, terlihat bahwa esensi revitalisasi nilai lokal 

melalui teknologi terletak pada prinsip inklusivitas dan partisipasi aktif 

masyarakat. Proses pelestarian budaya tidak lagi bersifat top-down, di mana 

hanya elit akademik atau lembaga pemerintah yang berperan. Sebaliknya, 

masyarakat adat sendiri menjadi aktor utama dalam merumuskan, menjalankan, 

dan mengevaluasi strategi pelestarian mereka, dengan teknologi sebagai alat bantu 

yang memperluas jangkauan dan memperkuat pengaruh. Dengan demikian, 

pelestarian budaya tidak hanya menjadi kegiatan simbolik atau seremonial, 

melainkan menjadi bagian dari proses transformasi sosial yang mengakar kuat 

pada identitas lokal.19 

Lebih jauh, strategi-strategi ini mencerminkan perubahan paradigma 

penting dalam memandang relasi antara tradisi dan modernitas. Alih-alih melihat 

teknologi sebagai lawan budaya lokal, pendekatan ini justru menempatkan 

teknologi sebagai mitra strategis dalam upaya menjaga keberlanjutan budaya. 

Dengan cara ini, identitas lokal tidak hanya bertahan di tengah arus globalisasi, 

tetapi juga berkembang, bertransformasi, dan relevan di mata generasi digital. 

Teknologi memungkinkan budaya lokal untuk tidak sekadar menjadi artefak masa 

lalu yang dikenang, tetapi menjadi kekuatan hidup yang membentuk masa 

depan.20 

Akhirnya, revitalisasi nilai lokal melalui pemanfaatan teknologi bukanlah 

proses instan yang selesai dalam waktu singkat. Ia memerlukan komitmen jangka 

panjang, investasi sosial, dan kerja sama lintas sektor antara masyarakat adat, 

lembaga pendidikan, pelaku teknologi, serta pemerintah. Dalam ekosistem yang 

kolaboratif dan saling menguatkan, teknologi tidak lagi menjadi pemicu erosi 

budaya, melainkan menjadi jembatan antara warisan leluhur dan cita-cita generasi 

penerus. Inilah wajah baru dari pelestarian budaya di abad ke-21—sebuah gerakan 

kolektif yang tidak hanya menjaga apa yang telah ada, tetapi juga menciptakan 

                                                 
19

 Yunus Rasid, ―Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai Upaya Pembangunan 
Karakter Bangsa (Penelitian Studi Kasus Budaya Huyula Di Kota Gorontalo),‖ Jurnal Penelitian 
Pendidikan, 14, no. 1 (2013): 65–77. 

20 Nurul Fadhilah H.M, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul Syamsul, ―Development of 
Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3 Human Coordination 
System Material,‖ JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 658, 
https://doi.org/10.33578/pjr.v7i3.9437; Ikhsan Kamil, Afifa Husnul Amin, and Muhammad 
Fauzan, ―Filosofis Pemikiran Prof. H. M Arifin, M. Ed. ( Religius- Rasional ) Tentang Pendidikan 
Islam Kontemporer,‖ Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah 8, no. 2 (2023): 
468–80, https://ejournal.stit-ru.ac.id/index.php/raudhah/   



                 

136 

 

ruang baru bagi budaya lokal untuk tumbuh dan bersinar dalam dunia yang terus 

berubah. 

Model Integratif antara Kearifan Lokal dan Inovasi Teknologi sebagai Solusi 

Berkelanjutan 

Dalam konteks modernisasi dan digitalisasi yang terus bergerak cepat, 

masyarakat adat dihadapkan pada dilema antara mempertahankan tradisi dan 

menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Dikotomi antara tradisi dan 

modernitas sering kali menjadi perdebatan dalam ruang budaya. Tradisi dianggap 

lamban, kuno, dan tertinggal; sedangkan modernitas dikaitkan dengan efisiensi, 

kecepatan, dan inovasi. Pandangan ini menempatkan budaya lokal dan teknologi 

dalam posisi yang saling bertentangan. Padahal, keduanya dapat dipadukan 

dalam sebuah model integratif yang memungkinkan berlangsungnya pelestarian 

budaya secara kontekstual dan berkelanjutan. Dalam hal ini, pendekatan yang 

menggabungkan kearifan lokal (local wisdom) dengan inovasi teknologi menjadi 

alternatif yang strategis dan realistis.21 

Kearifan lokal adalah produk budaya yang terbentuk dari pengalaman 

kolektif masyarakat selama bertahun-tahun dalam menghadapi tantangan alam, 

sosial, dan spiritual. Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, spiritualitas, 

penghormatan terhadap alam, dan solidaritas komunal merupakan bagian dari 

kearifan lokal yang diwariskan secara lisan maupun simbolik. Nilai-nilai tersebut 

menjadi fondasi etis dan moral dalam kehidupan sehari-hari komunitas adat. 

Namun dalam masyarakat digital saat ini, eksistensi nilai-nilai tersebut mulai 

mengalami tekanan karena kurangnya medium yang mendukung reproduksi 

budaya secara relevan dengan gaya hidup generasi muda. Oleh sebab itu, 

pendekatan local wisdom-based innovation menjadi penting, yaitu memadukan 

kekuatan nilai lokal dengan metode, media, dan strategi yang berbasis teknologi. 

Melalui pendekatan ini, nilai budaya tidak hanya dilestarikan tetapi juga 

diaktualisasikan dalam format dan ruang yang dapat diterima oleh generasi 

digital. 

Implementasi local wisdom-based innovation dapat diwujudkan dalam 

berbagai bentuk, seperti digitalisasi cerita rakyat, penciptaan konten media sosial 

berbasis budaya lokal, penggunaan aplikasi pembelajaran interaktif untuk 

mengenalkan bahasa daerah, serta pemanfaatan teknologi augmented reality 

                                                 
21 Muhammad Dwi Kurniadi Kurniadi and Husmayani Muny Putri, ―Tradisi Bantai Adat: 

Kearifan Lokal Menyambut Bulan Ramadhan Masyarakat Merangin Jambi,‖ Jurnal Lektur 
Keagamaan 19, no. 2 (2021): 388–418, https://doi.org/10.31291/jlka.v19i2.961. 



                 

137 

 

untuk menghidupkan kembali ritual-ritual adat dalam bentuk virtual. Contohnya, 

beberapa komunitas di Indonesia telah mengembangkan YouTube channel 

berbahasa daerah untuk anak-anak, yang berisi dongeng dan lagu tradisional 

dengan animasi menarik. Di tempat lain, komunitas adat menggandeng 

pengembang lokal untuk membuat gim edukatif yang mengajarkan filosofi hidup 

leluhur melalui narasi dan tantangan interaktif. Inovasi-inovasi seperti ini 

membuktikan bahwa nilai lokal dapat dikemas dalam bentuk yang tidak hanya 

relevan secara teknologi, tetapi juga menarik secara emosional bagi generasi 

muda.22 

Selain pengembangan konten budaya berbasis teknologi, pendidikan 

memainkan peran sentral dalam membangun model pelestarian budaya yang 

berkelanjutan. Lembaga pendidikan, baik formal maupun non-formal, dapat 

menjadi ruang dialektika antara budaya lokal dan perkembangan teknologi. 

Kurikulum yang inklusif terhadap muatan lokal, pembelajaran berbasis proyek 

budaya, serta pelatihan teknologi bagi guru dan siswa adalah bentuk intervensi 

yang mampu menjembatani generasi muda dengan akar budayanya. Pendidikan 

harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran budaya yang kontekstual, bukan 

sekadar hafalan sejarah atau folklor. Pendidikan yang mampu menghubungkan 

identitas budaya dengan kecakapan teknologi akan menciptakan generasi yang 

tidak tercerabut dari akar, namun tetap mampu bersaing dalam dunia global. 

Di sisi lain, kebijakan publik juga memiliki tanggung jawab dalam 

menciptakan ekosistem pelestarian budaya yang berbasis teknologi. Pemerintah 

daerah dan nasional harus mendorong infrastruktur digital yang merata di 

wilayah adat, mendukung pendanaan bagi pengembangan konten budaya digital, 

serta memfasilitasi kolaborasi antara komunitas adat, seniman lokal, akademisi, 

dan pengembang teknologi. Regulasi yang berpihak pada pelindungan hak 

kekayaan intelektual budaya lokal juga sangat penting agar hasil digitalisasi 

budaya tidak dimonopoli oleh pihak luar. Kebijakan yang mendukung pelestarian 

budaya tidak cukup hanya berbentuk deklaratif, tetapi harus disertai program 

afirmatif, insentif, serta monitoring yang konkret. 

                                                 
22 Siti Zahrok Marsudi, Usman Arief, ―Pengembangan Manajemen Koperasi Di Pondok 

Pesantren Perguruan Islam Salafiah Kabupaten Blitar,‖ Jurnal Sosial Humaniora 4, no. 2 (2011): 164–
76; Roni Susanto and Sugiyar, ―Implementation of Mutammimah Book Learning on the Reading 
Ability of Kutub Al-Turats at Madrasah Riyadlotusy Syubban Ponorogo,‖ Edukasi Lingua Sastra 21, 
no. 1 (2023): 207–2017, https://doi.org/https://doi.org/10.47637/elsa.v21i2.667. 



                 

138 

 

Meskipun berbagai strategi integratif telah dikembangkan, kenyataan di 

lapangan menunjukkan adanya variasi keberhasilan dan kegagalan. Beberapa 

komunitas berhasil memadukan teknologi dengan budaya secara kreatif dan 

partisipatif. Misalnya, di Papua, komunitas pemuda adat berhasil 

mengembangkan platform media sosial berbasis dokumentasi upacara adat dan 

gaya hidup tradisional. Mereka tidak hanya menjadi agen pelestarian budaya, 

tetapi juga memperoleh penghasilan dari konten yang mereka unggah. Namun di 

tempat lain, digitalisasi budaya justru mengalami kegagalan karena pendekatan 

yang eksploitatif atau tidak partisipatif. Budaya lokal direduksi menjadi objek 

tontonan yang kehilangan konteks, atau digunakan hanya untuk kepentingan 

komersial oleh pihak luar tanpa melibatkan komunitas adat sebagai pemilik asli. 

Kegagalan ini sering kali disebabkan oleh kurangnya pemahaman terhadap nilai-

nilai lokal, pendekatan top-down yang tidak dialogis, serta minimnya literasi 

digital dalam komunitas itu sendiri.23 

Oleh karena itu, penting untuk membangun model pengembangan budaya 

yang tidak hanya menekankan pada produk akhir, tetapi juga pada proses sosial 

yang inklusif, etis, dan partisipatif. Salah satu kerangka yang relevan digunakan 

dalam hal ini adalah konsep sustainable cultural development, yaitu 

pembangunan budaya yang menjamin keberlanjutan identitas lokal tanpa menolak 

inovasi. Konsep ini menekankan pentingnya keseimbangan antara pelestarian dan 

adaptasi. Artinya, budaya tidak dilestarikan dalam bentuk statis, tetapi diperbarui 

melalui proses kreatif yang tetap menjaga makna dan nilai dasarnya. Sustainable 

cultural development juga mengedepankan prinsip keberlanjutan generasi, di 

mana pelestarian budaya diarahkan untuk menjawab tantangan zaman tanpa 

menghilangkan jati diri masyarakat. 

Model integratif ini membutuhkan keterlibatan multiaktor, mulai dari 

komunitas adat, akademisi, lembaga pendidikan, pemerintah, hingga pelaku 

teknologi. Kolaborasi antaraktor menjadi kunci keberhasilan dalam menciptakan 

ekosistem budaya yang adaptif dan berdaya tahan. Setiap pihak memiliki peran 

strategis: komunitas adat sebagai pemilik nilai dan narasi, akademisi sebagai 

pengembang metode dan evaluasi, lembaga pendidikan sebagai ruang 

transformasi generasi, pemerintah sebagai pembuat kebijakan dan penyedia 

infrastruktur, serta pelaku teknologi sebagai penghubung antara tradisi dan media 

                                                 
23 Wildan Zaenur Romdhoni and Choirul Anam, ―Innovative Strategies in Improving the 

Quality of Learning in Digital-Based Elementary Schools,‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and 
Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 69–81. 



                 

139 

 

baru. Jika sinergi ini dapat dibangun secara berkelanjutan, maka masa depan 

pelestarian budaya lokal bukan hanya mungkin, tetapi juga menjanjikan.24 

Dengan demikian, integrasi antara kearifan lokal dan inovasi teknologi 

tidak hanya menjadi kebutuhan, tetapi juga strategi kunci untuk menjaga 

keberlangsungan budaya di tengah tantangan modernitas. Model ini bukan 

sekadar solusi pragmatis, tetapi juga manifestasi dari cara pandang baru terhadap 

hubungan antara manusia, budaya, dan teknologi: sebuah relasi yang saling 

memperkuat demi keberlanjutan peradaban yang berakar, namun tetap terbuka 

terhadap perubahan. 
 

CONCLUSION  

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi membawa dampak 

ganda bagi masyarakat adat. Di satu sisi, teknologi memperluas akses informasi 

dan membuka ruang dialog budaya lintas batas. Namun di sisi lain, tanpa 

kesadaran kritis, teknologi mendorong erosi nilai-nilai lokal, terutama di kalangan 

generasi muda. Tradisi lisan, bahasa daerah, praktik spiritual, dan struktur sosial 

adat kian terpinggirkan karena kuatnya pengaruh budaya global yang masuk 

melalui media digital. Meski demikian, artikel ini menunjukkan bahwa teknologi 

juga dapat menjadi alat strategis untuk revitalisasi budaya jika dimanfaatkan 

secara kontekstual melalui pendekatan local wisdom-based innovation. Komunitas 

adat dapat memanfaatkan media digital, aplikasi edukasi, dan platform sosial 

untuk melestarikan dan mengembangkan budaya lokal. Penelitian ini, melalui 

metode kualitatif dan studi kasus, menegaskan bahwa keberhasilan pelestarian 

budaya digital bertumpu pada partisipasi aktif masyarakat, literasi budaya digital, 

dan dukungan kebijakan publik yang berpihak. 

Untuk penulis selanjutnya, disarankan agar memperluas ruang lingkup 

studi dengan melakukan perbandingan antar komunitas adat dari berbagai 

wilayah. Kajian komparatif akan memperkaya pemahaman tentang bagaimana 

latar belakang geografis, politik, dan sosial-budaya turut memengaruhi respons 

                                                 
24 Mahlil Nurul Ihsan et al., ―Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The 

Religious Attitude of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools,‖ 
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2021): 362–82, https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1492; 
Rima Nur Ekawati, ―Education Secularism in Indonesia and Society ’ s Interpretation,‖ JISEI: 
Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025); Khairunesa Isa et al., ―Assessing 
Z Generation Engineering Students’ Social Media Platform Usage and Safety Awareness,‖ 
Malaysian Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023): e002448, 
https://doi.org/10.47405/mjssh.v8i8.2448. 



                 

140 

 

komunitas terhadap teknologi. Hal ini akan memperkuat validitas temuan dan 

memberikan contoh praktik baik yang bisa direplikasi di tempat lain. 

 
 

REFERENCES  
B. Beribe, Maria Fatima. ―The Impact of Globalization on Content and Subjects in 

the Curriculum in Madrasah Ibtidaiyah: Challenges and Opportunities.‖ At-

Tasyrih: Jurnal Pendidikan Dan Hukum Islam 9, no. 1 (2023): 54–68. 

https://doi.org/10.55849/attasyrih.v9i1.157. 

Ekawati, Rima Nur. ―Education Secularism in Indonesia and Society ’ s 

Interpretation.‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, 

no. 01 (2025). 

Fadhilah H.M, Nurul, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul Syamsul. ―Development 

of Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3 

Human Coordination System Material.‖ JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan 

Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 658. https://doi.org/10.33578/pjr.v7i3.9437. 

Fita Mustafida. ―Integrasi Nilai-Nilai Multikultural Dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI).‖ Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 4, no. 2 

(2020): 173–85. https://doi.org/10.35316/jpii.v4i2.191. 

Fitriani, Rina. Strategi Pembangunan Ekonomi Berbasis Digital Di Era Globalisasi. 

Yogjakarta: Deepublish, 2023. 

Haron, S., and N. Ismail. The Role of Halal Certification in Enhancing Consumer 

Confidence and Marketability. Kuala Lumpur: University of Malaya Press, 2013. 

Herdiyanti, Yuni, Miftakul Janah, and Roni Susanto. ―Building a Golden 

Generation : Synergy of Education , Technology , and Qur ’ Anic Values.‖ 

JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36–

48. 

Hirblinger, Andreas T., Ville Brummer, and Felix Kufus. ―Leveraging Digital 

Methods in the Quest for Peaceful Futures: The Interplay of Sincere and 

Subjunctive Technology Affordances in Peace Mediation.‖ Information 

Communication and Society, 2023. 

https://doi.org/10.1080/1369118X.2023.2247070. 

Huberman, A. Michael, and Saldana Jhonny. Qualitative Data Analysis a Methods 

Sourcebook. America: Arizona State University, 2014. 

Idul Adha, and Faridi Faridi. ―Inovasi Dalam Pengembangan Bahan Ajar Dan 

Media Pembelajaran Akhlaq.‖ Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 5 (2024): 

119–37. https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.532. 



                 

141 

 

Ihsan, Mahlil Nurul, Nurwadjah Ahmad, Aan Hasanah, and Andewi Suhartini. 

―Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The Religious Attitude 

of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools.‖ 

Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2021): 362–82. 

https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1492. 

Isa, Khairunesa, Yuslizar Kamaruddin, Sarala @ Thulasi Palpanadan, Nor Shela 

Saleh, Mohd Shafie Rosli, and Syahrudin Syahrudin. ―Assessing Z Generation 

Engineering Students’ Social Media Platform Usage and Safety Awareness.‖ 

Malaysian Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023): 

e002448. https://doi.org/10.47405/mjssh.v8i8.2448. 

Isti’ana, Ais. ―Integrasi Teknologi Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam.‖ 

Indonesian Research Journal on Education 4, no. 1 (2024): 302–10. 

https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.493. 

Kamil, Ikhsan, Afifa Husnul Amin, and Muhammad Fauzan. ―Filosofis Pemikiran 

Prof. H. M Arifin, M. Ed. ( Religius- Rasional ) Tentang Pendidikan Islam 

Kontemporer.‖ Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah 8, 

no. 2 (2023): 468–80. https://ejournal.stit-

ru.ac.id/index.php/raudhah/article/view/301%0Ahttps://ejournal.stit-

ru.ac.id/index.php/raudhah/article/download/301/196. 

Kurniadi, Muhammad Dwi Kurniadi, and Husmayani Muny Putri. ―Tradisi Bantai 

Adat: Kearifan Lokal Menyambut Bulan Ramadhan Masyarakat Merangin 

Jambi.‖ Jurnal Lektur Keagamaan 19, no. 2 (2021): 388–418. 

https://doi.org/10.31291/jlka.v19i2.961. 

Kurniawati, Dewi, and Ridho Hidayah. ―Improving Understanding of Fiqh of 

Worship through Practice at State Junior High School 2 Kotabumi.‖ JISEI: 

Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025). 

Marsudi, Usman Arief, Siti Zahrok. ―Pengembangan Manajemen Koperasi Di 

Pondok Pesantren Perguruan Islam Salafiah Kabupaten Blitar.‖ Jurnal Sosial 

Humaniora 4, no. 2 (2011): 164–76. 

Muzakkir, Muzakkir. ―Pendekatan Etnopedagogi Sebagai Media Pelestarian 

Kearifan Lokal.‖ JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan Penelitian 

2, no. 2 (2021): 28–39. https://doi.org/10.56806/jh.v2i2.16. 

Nabila Putri Wahiddiyah, Ayudhia Nur Luthfia, Desy Safitri, and Sujarwo 

Sujarwo. ―Pemanfaatan Augmented Reality Dalam Pembelajaran IPS 

Menyajikan Informasi Sejarah Dengan Realitas Tambahan.‖ Sinar Dunia: Jurnal 

Riset Sosial Humaniora Dan Ilmu Pendidikan 2, no. 4 (2023): 115–24. 



                 

142 

 

https://doi.org/10.58192/sidu.v2i4.1535. 

Prasojo, Enny Nurcahyawati, and Muhammad Arifin. ―Manifestasi Transformasi 

Nilai-Nilai Ajaran Islam Dalam Tokoh Wayang Kulit Pandawa Lima Pada 

Cerita Mahabharata.‖ Jurnal Dirosah Islamiyah 4, no. 2 (2022): 304–21. 

https://doi.org/10.47467/jdi.v4i2.1078. 

Puji, Fitria Dewi Atma, Ni’matul Ula Hani, and Eva Kumalasari. ―Exploring 

Knowledge from the Qur ’ an : The Concept of Multidisciplinary Education in 

Islamic Culture.‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, 

no. 01 (2025): 22–35. 

Ramdani, Emi. ―Model Pembelajaran Kontekstual Berbasis Kearifan Lokal Sebagai 

Penguatan Pendidikan Karakter.‖ Jupiis: Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial 10, 

no. 1 (2018): 1. https://doi.org/10.24114/jupiis.v10i1.8264. 

Rasid, Yunus. ―Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai Upaya 

Pembangunan Karakter Bangsa (Penelitian Studi Kasus Budaya Huyula Di 

Kota Gorontalo).‖ Jurnal Penelitian Pendidikan, 14, no. 1 (2013): 65–77. 

Romdhoni, Wildan Zaenur, and Choirul Anam. ―Innovative Strategies in 

Improving the Quality of Learning in Digital-Based Elementary Schools.‖ 

JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 69–

81. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: CV Alfabeta, 2010. 

Susanto, Roni, Ahmad Munir, and Basuki Basuki. ―Preserving the Authenticity of 

Qirā’āt Sab’ah : A Comparative Study of Musy ā Fahah Methods at Al-Hasan 

and Al-Munawwir Boarding School.‖ Dialogia : Jurnal Studi Islam Dan Sosial 23, 

no. 01 (2025): 101–21. https://doi.org/10.21154/dialogia.v23i01.10500. 

Susanto, Roni, and Sugiyar. ―Implementation of Mutammimah Book Learning on 

the Reading Ability of Kutub Al-Turats at Madrasah Riyadlotusy Syubban 

Ponorogo.‖ Edukasi Lingua Sastra 21, no. 1 (2023): 207–2017. 

https://doi.org/https://doi.org/10.47637/elsa.v21i2.667. 

Susanto, Roni, Robbin Dayyan Yahuda, Basuki, and abdul Kadir. ―Implications of 

Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning Qiraat Sab’ah in the Digital 

Era.‖ Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023). 

https://doi.org/https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3009. 

Tong, Duong Huu, Bui Phuong Uyen, and Lu Kim Ngan. ―The Effectiveness of 

Blended Learning on Students’ Academic Achievement, Self-Study Skills and 

Learning Attitudes: A Quasi-Experiment Study in Teaching the Conventions 

for Coordinates in the Plane.‖ Heliyon 8, no. 12 (2022): e12657. 



                 

143 

 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e12657. 

Unik Hanifah Salsabila, Putri Fauziatul Fitrah, Astuti Nursangadah Fakultas. 

―Eksistensi Teknologi Pendidika Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Abad 

21.‖ Jurnal Edusciense 8, no. 1 (2021): 1–11. 

Wahyu, Widodo, Roni Susanto, and Kolis Nur. ―The Relevance KI Hajar 

Dewantara’s Thinking on Multicultural Educational Values.‖ International 

Conference on Islam, Law, and Society (INCOILS) Conference Proceedings 2023 2, 

no. 2 (2023): 93. https://doi.org/10.24198/jkrk.v2i2.28154. 

 


