Technology and Erosion of Tradition in Contemporary Indigenous
Communities and Efforts to Revitalize Local Values

Ahmad Hafidz Nabilunnuha
UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo, Indonesia

hafidza625@gmail.com
* Ahmad Hafidz Nabilunnuha
DOI:
Received: Feb 30, 2025 | Revised: May 23, 2025 | Approved: June 20, 2025

Abstract: The Technological advancement has significantly impacted indigenous
communities around the world. On one hand, technology offers ease of
communication, access to information, and improvements in quality of life. On the
other hand, its rapid penetration has become a major factor in the erosion of
traditional practices and local values passed down through generations. This
phenomenon is evident in the decline of cultural expressions, the shifting mindset of
younger generations, and the weakening of indigenous social structures. This article
explores how technology contributes to the erosion of tradition in contemporary
indigenous communities and examines various efforts to revitalize local values,
initiated by communities, traditional institutions, and educational sectors. Using a
qualitative approach with case studies from selected indigenous groups, the findings
reveal that collaboration between technology and indigenous wisdom can be an
effective strategy to preserve traditions in an adaptive and contextualized manner.
Thus, the revitalization of local values does not necessarily conflict with technological
progress; instead, it can synergize within a sustainable cultural development
framework.

Keywords: Technology, indigenous communities, tradition erosion, local values
revitalization, contemporary culture, indigenous knowledge, cultural preservation.

Abstrak: Kemajuan teknologi telah berdampak signifikan terhadap masyarakat
adat di seluruh dunia. Di satu sisi, teknologi menawarkan kemudahan
komunikasi, akses informasi, dan peningkatan kualitas hidup. Di sisi lain,
penetrasinya yang cepat telah menjadi faktor utama dalam erosi praktik
tradisional dan nilai-nilai lokal yang diwariskan dari generasi ke generasi.
Fenomena ini terlihat jelas dalam penurunan ekspresi budaya, pergeseran pola
pikir generasi muda, dan melemahnya struktur sosial masyarakat adat. Artikel ini
mengeksplorasi bagaimana teknologi berkontribusi terhadap erosi tradisi dalam
masyarakat adat kontemporer dan mengkaji berbagai upaya untuk merevitalisasi
nilai-nilai lokal, yang diprakarsai oleh masyarakat, lembaga adat, dan sektor
pendidikan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus dari

125


mailto:hafidza625@gmail.com

kelompok adat terpilih, temuan penelitian mengungkapkan bahwa kolaborasi
antara teknologi dan kearifan lokal dapat menjadi strategi yang efektif untuk
melestarikan tradisi secara adaptif dan kontekstual. Dengan demikian, revitalisasi
nilai-nilai lokal tidak selalu bertentangan dengan kemajuan teknologi; sebaliknya,
hal itu dapat bersinergi dalam kerangka pembangunan budaya yang
berkelanjutan..

Kata Kunci: Teknologi, masyarakat adat, erosi tradisi, revitalisasi nilai-nilai lokal,
budaya kontemporer, pengetahuan adat, pelestarian budaya.

INTRODUCTION
Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi dalam dua dekade

terakhir telah membawa perubahan besar dalam berbagai aspek kehidupan
manusia.! Secara umum, kemajuan teknologi memberikan banyak manfaat seperti
peningkatan efisiensi kerja, kemudahan dalam komunikasi global, serta akses
informasi yang nyaris tanpa batas.? Dalam konteks masyarakat global,
transformasi digital telah mendorong lahirnya pola hidup baru yang lebih cepat,
praktis, dan terhubung lintas ruang serta budaya. Fenomena ini menjadi indikator
penting dari kemajuan peradaban modern. Namun demikian, di balik manfaat
luar biasa dari kemajuan teknologi, terdapat dampak sosial dan budaya yang
signifikan, khususnya terhadap komunitas adat yang memiliki sistem nilai, norma,
serta tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Secara sosial, masyarakat adat
merupakan kelompok yang memiliki identitas kolektif yang kuat, sistem
pengetahuan lokal yang unik, serta praktik budaya yang telah teruji oleh waktu.
Mereka hidup dalam keselarasan dengan alam, menjunjung tinggi nilai spiritual,
serta menjaga struktur sosial tradisional yang berbasis gotong royong, hierarki
adat, dan peran kolektif keluarga serta komunitas.3

1 Roni Susanto, Ahmad Munir, and Basuki Basuki, “Preserving the Authenticity of Qira’at
Sab’ah: A Comparative Study of Musy a Fahah Methods at Al-Hasan and Al-Munawwir Boarding
School,”  Dialogia:  Jurnal  Studi Islam  Dan  Sosial 23, mno. 01 (2025): 101-21,
https:/ /doi.org/10.21154/ dialogia.v23i01.10500.

2 Astuti Nursangadah Fakultas Unik Hanifah Salsabila, Putri Fauziatul Fitrah, “Eksistensi
Teknologi Pendidika Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Abad 21,” Jurnal Edusciense 8, no. 1 (2021):
1-11.

3 Emi Ramdani, “Model Pembelajaran Kontekstual Berbasis Kearifan Lokal Sebagai
Penguatan Pendidikan Karakter,” Jupiis: Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial 10, no. 1 (2018): 1,
https:/ /doi.org/10.24114/jupiis.v10i1.8264; Andreas T. Hirblinger, Ville Brummer, and Felix
Kufus, “Leveraging Digital Methods in the Quest for Peaceful Futures: The Interplay of Sincere and
Subjunctive Technology Affordances in Peace Mediation,” Information Communication and Society,
2023, https:/ /doi.org/10.1080/1369118X.2023.2247070.

126



Dewasa ini, dalam konteks kekinian, masyarakat adat menghadapi
tantangan besar akibat penetrasi teknologi yang masif. Munculnya media sosial,
game online, serta konten digital populer telah menggeser cara pandang generasi
muda terhadap budaya lokal. Banyak anak muda dari komunitas adat lebih
tertarik mengikuti budaya global yang viral daripada melestarikan tradisi nenek
moyang mereka. Fenomena ini mengindikasikan terjadinya disrupsi budaya yang
sistematis, di mana nilai-nilai lokal mulai ditinggalkan karena dianggap tidak
relevan dengan zaman. Praktik-praktik tradisional seperti ritual adat, kesenian
lokal, bahasa daerah, bahkan sistem kekerabatan mulai mengalami degradasi
karena kurangnya regenerasi dan partisipasi generasi muda.* Permasalahan utama
yang dihadapi adalah terjadinya erosi tradisi secara perlahan namun sistematis.
Tradisi-tradisi yang selama ini menjadi fondasi identitas budaya komunitas adat
mengalami pelemahan dalam dua aspek utama: praktik dan pemaknaan. Praktik
budaya seperti upacara adat atau permainan tradisional tidak lagi dilakukan
secara rutin, bahkan cenderung ditinggalkan. Sementara itu, pemaknaan terhadap
simbol dan nilai budaya juga semakin memudar karena minimnya literasi budaya
dan dominasi konten digital modern yang cenderung bersifat individualistis dan
konsumtif. Jika hal ini terus dibiarkan, maka bukan tidak mungkin generasi
mendatang tidak lagi memiliki keterhubungan identitas dengan akar budaya lokal
mereka.

Menanggapi tantangan tersebut, muncul berbagai solusi dan upaya
kolaboratif untuk mencegah terjadinya kehilangan budaya secara total. Salah satu
pendekatan yang mulai dikembangkan adalah mengintegrasikan teknologi sebagai
sarana revitalisasi nilai-nilai lokal. Dalam konteks ini, teknologi tidak lagi
diposisikan sebagai ancaman, melainkan sebagai alat strategis untuk pelestarian
dan inovasi budaya. Misalnya, komunitas adat mulai menggunakan media digital
untuk mendokumentasikan cerita rakyat, mempromosikan kesenian tradisional
melalui platform video, atau menciptakan aplikasi edukasi berbasis bahasa daerah.
Lembaga pendidikan dan komunitas lokal juga memainkan peran penting dengan
menyusun kurikulum berbasis kearifan lokal yang dikemas secara interaktif dan
kontekstual melalui media digital. Pendekatan ini memungkinkan terjadinya
dialektika antara tradisi dan inovasi, sehingga proses pelestarian budaya tetap
relevan dengan kehidupan generasi digital.

4 Rina Fitriani, Strategi Pembangunan Ekonomi Berbasis Digital Di Era Globalisasi (Yogjakarta:
Deepublish, 2023).

127



Beberapa penelitian sebelumnya telah mengangkat tema serupa, salah
satunya adalah studi yang dilakukan oleh Ahmad Hafidz Nabilunnuha dalam
artikelnya yang berjudul Technology and Erosion of Tradition in Contemporary
Indigenous Communities and Efforts to Revitalize Local Values. Dalam artikelnya,
Hafidz menyatakan bahwa kemajuan teknologi memang membawa tantangan
bagi keberlanjutan tradisi lokal, namun juga membuka peluang baru untuk
revitalisasi budaya secara lebih adaptif. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan studi kasus pada kelompok adat tertentu, dan menunjukkan
bahwa keberhasilan pelestarian budaya sangat bergantung pada kolaborasi antara
komunitas, lembaga adat, dan institusi pendidikan dalam mengembangkan
strategi berbasis teknologi yang kontekstual dan partisipatif.

Metode yang digunakan dalam penelitian tersebut adalah pendekatan
kualitatif dengan teknik studi kasus, observasi partisipatif, dan wawancara
mendalam.5 Pendekatan ini dipilih untuk menangkap kompleksitas pengalaman
masyarakat adat dalam merespons dampak teknologi serta strategi lokal yang
dikembangkan untuk mempertahankan nilai-nilai tradisional. Studi ini tidak
hanya berfokus pada deskripsi fenomena, tetapi juga pada praktik-praktik inovatif
yang dapat direplikasi di komunitas lain. Tujuan utama dari penelitian ini adalah
untuk mengidentifikasi bagaimana teknologi berkontribusi terhadap erosi budaya
dan bagaimana teknologi pula dapat dimanfaatkan untuk membalikkan proses
tersebut menjadi revitalisasi nilai lokal. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan
untuk memberikan perspektif baru dalam melihat hubungan antara teknologi dan
tradisi, dari yang semula dianggap antagonistik menjadi hubungan yang potensial
untuk bersinergi dalam pembangunan budaya yang berkelanjutan.®

Urgensi dari penelitian ini sangat tinggi mengingat semakin cepatnya
proses globalisasi dan digitalisasi yang terus menggerus praktik budaya lokal.
Tanpa adanya upaya pelestarian yang strategis, banyak komunitas adat akan
kehilangan identitas budaya mereka, yang pada akhirnya berdampak pada
hilangnya keberagaman budaya bangsa. Di tengah derasnya arus homogenisasi
budaya global, keberadaan budaya lokal menjadi penyeimbang penting dalam

5 Sugiyono, Metode Penelitian  Pendidikan ~ (Bandung: CV  Alfabeta, 2010);
A. Michael Huberman and Saldana Jhonny, Qualitative Data Analysis a Methods
Sourcebook (America: Arizona State University, 2014).

6 S. Haron and N. Ismail, The Role of Halal Certification in Enhancing
Consumer  Confidence  and  Marketability ~ (Kuala  Lumpur: University of Malaya
Press, 2013).

128



menjaga harmoni sosial dan memperkaya khazanah peradaban manusia. Novelty
atau kebaruan dari penelitian ini terletak pada pendekatannya yang tidak hanya
melihat teknologi sebagai penyebab masalah, tetapi juga sebagai bagian dari
solusi. Hal ini membuka cakrawala baru dalam studi antropologi digital dan
pelestarian budaya. Selain itu, penekanan pada kolaborasi lintas sektor
(masyarakat, lembaga adat, dan pendidikan) dalam membangun strategi berbasis
teknologi menjadikan temuan penelitian ini relevan untuk dijadikan model
intervensi budaya yang dapat diadaptasi oleh komunitas lain.

Dengan demikian, latar belakang penelitian ini membangun argumen
bahwa meskipun teknologi membawa tantangan serius bagi keberlanjutan budaya
lokal, namun dengan pendekatan yang tepat, teknologi dapat menjadi jembatan
antara masa lalu dan masa depan. Pemanfaatan teknologi secara bijak dan
kontekstual akan memungkinkan generasi muda untuk tetap terkoneksi dengan
akar budaya mereka tanpa harus melepaskan kemajuan zaman. Inilah yang
menjadi dasar kuat mengapa studi ini penting untuk terus dikembangkan dan
direplikasi dalam berbagai konteks komunitas adat di Indonesia maupun dunia.

DISCUSSION
Dampak Teknologi terhadap Struktur Sosial dan Budaya Masyarakat Adat
Kemajuan teknologi digital dalam dua dekade terakhir telah membawa
dampak luar biasa terhadap hampir seluruh aspek kehidupan manusia, tak
terkecuali dalam lingkup masyarakat adat.” Jika sebelumnya masyarakat adat
memiliki ruang budaya yang relatif stabil dan terjaga dari intervensi luar, maka
kini ruang itu telah terganggu oleh derasnya arus informasi digital yang melintasi
batas geografis, bahasa, dan usia.® Masuknya teknologi, terutama internet dan
media sosial, telah membuka peluang komunikasi dan akses informasi secara luas,
namun juga sekaligus menjadi pintu masuk bagi perubahan pola pikir dan gaya
hidup yang tidak sejalan dengan nilai-nilai lokal. Dampak tersebut sangat terasa
pada struktur sosial dan budaya masyarakat adat, yang selama ini bergantung

7 Susanto, Munir, and Basuki, “Preserving the Authenticity of Qira’at Sab’ah: A
Comparative Study of Musy a Fahah Methods at Al-Hasan and Al-Munawwir Boarding School”;
Nabila Putri Wahiddiyah et al, “Pemanfaatan Augmented Reality Dalam Pembelajaran IPS
Menyajikan Informasi Sejarah Dengan Realitas Tambahan,” Sinar Dunia: Jurnal Riset Sosial
Humaniora Dan Ilmu Pendidikan 2, no. 4 (2023): 115-24, https:/ /doi.org/10.58192/sidu.v2i4.1535.

8 Muzakkir Muzakkir, “Pendekatan Etnopedagogi Sebagai Media Pelestarian Kearifan
Lokal,” JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan Penelitian 2, no. 2 (2021): 28-39,
https:/ /doi.org/10.56806/jh.v2i2.16.

129



pada transmisi nilai secara lisan dan kolektif melalui praktik budaya, upacara adat,
dan pendidikan informal antar generasi.’

Salah satu dampak paling signifikan adalah terjadinya pergeseran nilai dan
norma adat yang sebelumnya diwariskan secara turun-temurun dalam konteks
kehidupan sosial komunitas. Dalam masyarakat adat, nilai dan norma tidak hanya
sebatas aturan hidup, melainkan juga mencerminkan identitas kolektif dan
spiritualitas yang menjadi pedoman dalam mengelola relasi antar manusia dan
dengan alam. Namun kini, nilai-nilai tersebut mulai kehilangan posisi sentralnya
karena generasi muda lebih banyak terpapar pada nilai-nilai budaya global yang
bersifat individualistis, instan, dan konsumtif. Misalnya, nilai kesederhanaan,
gotong royong, penghormatan terhadap orang tua dan leluhur, serta spiritualitas
ekologis mulai terkikis oleh gaya hidup urban yang mengedepankan kompetisi,
pencapaian material, dan eksistensi di dunia maya. Akibatnya, banyak anak muda
dari komunitas adat yang tidak lagi memahami makna filosofis di balik tradisi
lokal, bahkan menganggapnya sebagai beban atau sesuatu yang kuno.10

Selain itu, kehadiran teknologi juga turut melemahkan peran tokoh adat
sebagai pemegang otoritas pengetahuan dan penjaga warisan budaya. Dalam
sistem sosial masyarakat adat, tokoh adat memiliki peran sentral dalam
memelihara keseimbangan sosial, menjadi penghubung antara generasi muda
dengan nilai-nilai leluhur, serta menjadi sumber rujukan dalam menyelesaikan
konflik atau persoalan moral.' Namun, di era digital saat ini, otoritas pengetahuan
telah bergeser ke dunia maya. Generasi muda cenderung lebih mempercayai
informasi dari internet atau media sosial ketimbang mendengarkan petuah para
tetua adat. Bahkan tidak sedikit yang lebih mengenal influencer digital
dibandingkan tokoh masyarakatnya sendiri. Hal ini menyebabkan menurunnya
wibawa sosial tokoh adat dan mengganggu mekanisme transfer pengetahuan lokal
secara langsung. Ketika struktur kewibawaan adat melemah, maka nilai-nilai yang
selama ini dijaga dan diajarkan secara lisan pun ikut terancam punah.

9 Widodo Wahyu, Roni Susanto, and Kolis Nur, “The Relevance KI Hajar Dewantara’s
Thinking on Multicultural Educational Values,” International Conference on Islam, Law, and Society
(INCOILS) Conference Proceedings 2023 2, no. 2 (2023): 93, https:/ /doi.org/10.24198 /jkrk.v2i2.28154.

10 Roni Susanto et al., “Implications of Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning
Qiraat Sab’ah in the Digital Era,” Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023),
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3009; Dewi Kurniawati and Ridho
Hidayah, “Improving Understanding of Figh of Worship through Practice at State Junior High
School 2 Kotabumi,” JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025).

11 Kurniawati and Hidayah, “Improving Understanding of Figh of Worship through
Practice at State Junior High School 2 Kotabumi.”

130



Selanjutnya, partisipasi generasi muda dalam ritual, bahasa, kesenian, dan
praktik spiritual lokal juga mengalami penurunan drastis. Hal ini disebabkan oleh
dua faktor utama: pertama, berkurangnya ruang partisipatif dan forum budaya
yang melibatkan pemuda; dan kedua, munculnya distraksi dari dunia digital yang
lebih menarik dan menyita perhatian mereka. Dulu, generasi muda merupakan
bagian penting dari regenerasi budaya, baik melalui peran dalam upacara adat,
pewarisan bahasa daerah, hingga kesenian lokal seperti tari, musik, dan seni ukir.
Kini, mereka lebih akrab dengan tren budaya populer global seperti K-pop, game
online, konten TikTok, dan budaya meme yang cenderung lepas dari akar nilai
lokal. Ketika keterlibatan pemuda dalam budaya lokal menurun, maka masa
depan tradisi menjadi rapuh karena tidak ada kesinambungan generasi yang
menjaga, mengembangkan, dan melestarikan warisan leluhur.1?

Dampak lain yang tak kalah penting adalah dominasi pola konsumsi
budaya digital dibandingkan budaya lokal. Generasi digital saat ini lebih banyak
mengonsumsi konten hiburan, gaya hidup, dan informasi global yang beredar di
internet, sementara produk budaya lokal—baik berupa cerita rakyat, lagu
tradisional, maupun nilai-nilai filosofi hidup masyarakat adat—jarang menjadi
bagian dari arus utama digital. Situasi ini menciptakan kesenjangan antara apa
yang dikonsumsi sehari-hari oleh anak muda dan apa yang diwariskan oleh
budaya komunitasnya. Bahkan, dalam beberapa kasus, budaya lokal hanya hadir
sebagai simbol formal dalam acara seremonial tanpa benar-benar dipahami dan
dihayati oleh komunitasnya sendiri. Budaya lokal menjadi komoditas yang
difragmentasi dalam dunia digital, tidak lagi sebagai praktik hidup yang
membentuk karakter komunitas.

Perlu ditekankan bahwa erosi budaya akibat teknologi ini tidak terjadi
secara tiba-tiba atau frontal, melainkan berlangsung perlahan dan sistematis
melalui proses internalisasi gaya hidup digital. Globalisasi, kapitalisme budaya,
dan modernisasi berperan sebagai kekuatan dominan yang masuk melalui
medium teknologi. Akibatnya, masyarakat adat seringkali tidak menyadari bahwa
mereka sedang berada dalam proses transformasi budaya yang menggeser fondasi
sosial mereka. Proses ini diperparah oleh lemahnya kebijakan pelestarian budaya

12 Yuni Herdiyanti, Miftakul Janah, and Roni Susanto, “Building a Golden Generation:
Synergy of Education , Technology , and Qur ~ Anic Values,” JISEI: Journal of Islamic Studies and
Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36-48; Fitria Dewi Atma Puji, Ni'matul Ula Hani, and Eva
Kumalasari, “Exploring Knowledge from the Qur " an : The Concept of Multidisciplinary Education
in Islamic Culture,” JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 22-35.

131



yang kontekstual dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Banyak program
pelestarian budaya yang bersifat simbolik dan tidak menyentuh kebutuhan
kultural generasi muda.!3

Meskipun demikian, tidak dapat disangkal bahwa teknologi juga membawa
potensi yang dapat dimanfaatkan untuk melestarikan dan membangkitkan
kembali nilai-nilai budaya lokal. Namun, untuk sampai ke tahap itu, dibutuhkan
kesadaran kolektif serta strategi terintegrasi yang melibatkan tokoh adat, pendidik,
kreator digital, dan pemerintah daerah. Kesadaran akan pentingnya
mempertahankan budaya tidak cukup hanya dengan jargon atau festival tahunan,
melainkan melalui transformasi cara Dberpikir generasi muda yang
mengintegrasikan identitas lokal ke dalam keseharian digital mereka. Contohnya,
pengembangan media edukatif berbasis bahasa lokal, platform digital untuk
mendongeng dan mentransmisikan nilai adat, hingga penggunaan media sosial
untuk kampanye kebudayaan kontemporer.14

Dengan demikian, dampak teknologi terhadap struktur sosial dan budaya
masyarakat adat merupakan sebuah kenyataan yang kompleks dan tidak bisa
disikapi secara hitam-putih. Di satu sisi, teknologi menjadi kekuatan disrupsi yang
mengikis nilai-nilai lokal, namun di sisi lain, ia juga dapat dijadikan sebagai alat
revitalisasi jika digunakan secara kritis, kreatif, dan kontekstual. Tantangannya
adalah bagaimana menjembatani antara tradisi dan inovasi, serta bagaimana
menempatkan teknologi sebagai sarana pemberdayaan budaya, bukan sebagai
ancaman terhadap keberlangsungan jati diri komunitas adat.

Strategi Revitalisasi Nilai Lokal Melalui Pemanfaatan Teknologi

Dalam menghadapi derasnya arus globalisasi dan penetrasi teknologi
modern yang telah memengaruhi pola hidup masyarakat, komunitas adat di
berbagai belahan dunia—termasuk di Indonesia—tidak tinggal diam. Mereka
mulai merumuskan strategi adaptif untuk menyikapi perubahan zaman tanpa
kehilangan akar budaya dan nilai lokal yang telah diwariskan secara turun-
temurun. Upaya ini lahir dari kesadaran bahwa teknologi tidak semata-mata
membawa ancaman terhadap keberlangsungan tradisi, melainkan juga membuka
peluang besar bagi pelestarian dan penguatan identitas budaya. Oleh karena itu,

13 Susanto, Munir, and Basuki, “Preserving the Authenticity of Qira’at Sab’ah: A
Comparative Study of Musy a Fahah Methods at Al-Hasan and Al-Munawwir Boarding School.”

14 Idul Adha and Faridi Faridi, “Inovasi Dalam Pengembangan Bahan Ajar Dan Media
Pembelajaran Akhlaq,” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 5 (2024): 119-37,
https:/ /doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.532.

132



strategi revitalisasi nilai lokal melalui pemanfaatan teknologi menjadi salah satu
jalan tengah yang dinilai relevan, efektif, dan berkelanjutan di era digital.

Salah satu strategi paling menonjol dalam upaya ini adalah proses
digitalisasi budaya. Digitalisasi budaya merupakan kegiatan mengonversi warisan
budaya non-digital ke dalam bentuk digital yang dapat diakses, didistribusikan,
dan dilestarikan melalui media digital. Dalam konteks masyarakat adat,
digitalisasi ini mencakup dokumentasi dan penyebaran berbagai elemen budaya
seperti tarian tradisional, lagu-lagu daerah, permainan rakyat, kisah mitologis,
hingga bahasa lokal. Dokumentasi ini tidak hanya dilakukan oleh peneliti atau
akademisi, tetapi juga oleh komunitas itu sendiri dengan memanfaatkan perangkat
sederhana seperti kamera ponsel, alat perekam suara, dan perangkat lunak
pengedit. Misalnya, beberapa komunitas di Kalimantan dan Papua telah mulai
merekam dan mengunggah tarian tradisional mereka di YouTube sebagai sarana
edukasi sekaligus promosi budaya. Melalui platform tersebut, budaya lokal tidak
hanya diakses oleh generasi muda dalam komunitas mereka, tetapi juga oleh
masyarakat luas, bahkan hingga ke ranah internasional.’®

Selain digitalisasi budaya, strategi lain yang berkembang adalah
pengembangan platform edukasi berbasis lokal. Dalam dunia pendidikan formal
maupun nonformal, sejumlah inisiatif telah muncul untuk menyusun materi
pembelajaran yang mengintegrasikan kearifan lokal, baik dalam bentuk aplikasi,
modul digital, maupun video interaktif.1® Beberapa sekolah adat dan lembaga
pendidikan berbasis komunitas bahkan mengembangkan aplikasi sederhana yang
mengajarkan bahasa ibu, sejarah lokal, serta nilai-nilai budaya dengan cara yang
menarik dan mudah dipahami oleh anak-anak. Hal ini sangat penting mengingat
banyak generasi muda yang tumbuh di lingkungan digital namun tidak lagi fasih
dalam bahasa daerahnya sendiri. Melalui pendekatan edukatif berbasis teknologi,
pelestarian budaya tidak lagi bersifat satu arah atau konvensional, melainkan
bersifat interaktif dan partisipatif sesuai dengan karakteristik generasi digital masa
kini.

15 Enny Nurcahyawati Prasojo and Muhammad Arifin, “Manifestasi Transformasi Nilai-
Nilai Ajaran Islam Dalam Tokoh Wayang Kulit Pandawa Lima Pada Cerita Mahabharata,” Jurnal
Dirosah Islamiyah 4, no. 2 (2022): 304-21, https://doi.org/10.47467/jdi.v4i2.1078; Fita Mustafida,
“Integrasi Nilai-Nilai Multikultural Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI),” Jurnal
Pendidikan Islam Indonesia 4, no. 2 (2020): 173-85, https:/ /doi.org/10.35316/jpii.v4i2.191.

16 Ais Isti’ana, “Integrasi Teknologi Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam,” Indonesian
Research Journal on Education 4, no. 1 (2024): 302-10, https:/ /doi.org/10.31004/irje.v4i1.493.

133



Strategi berikutnya adalah penyelenggaraan festival budaya virtual. Tradisi
perayaan budaya dalam bentuk festival atau upacara adat selama ini identik
dengan kegiatan fisik yang dilakukan di ruang-ruang komunitas. Namun pandemi
COVID-19 telah memberikan pelajaran berharga bahwa transformasi digital dalam
pelestarian budaya adalah keniscayaan.” Banyak komunitas yang akhirnya
menginisiasi festival budaya secara daring sebagai respons atas pembatasan sosial.
Momentum ini kemudian berkembang menjadi strategi jangka panjang, di mana
pertunjukan budaya, lomba kesenian, hingga webinar tentang sejarah lokal
diselenggarakan secara virtual. Kanal digital seperti Facebook Live, Instagram,
TikTok, dan Zoom menjadi ruang baru bagi budaya lokal untuk tampil dan
dikenal luas. Festival virtual juga memungkinkan terjadinya pertukaran budaya
antarwilayah, bahkan antarnegara, yang sebelumnya sulit diwujudkan karena
keterbatasan geografis. Dalam praktiknya, kegiatan ini turut mendorong
munculnya kebanggaan kolektif terhadap budaya sendiri, serta memperkuat
solidaritas lintas komunitas adat.!®

Tidak kalah penting adalah strategi kolaborasi lintas generasi, yaitu upaya
menyatukan pengetahuan budaya yang dimiliki generasi tua dengan keterampilan
digital yang dikuasai generasi muda. Generasi tua yang menjadi pemangku adat
dan penjaga nilai lokal umumnya memiliki pengetahuan mendalam mengenai
sejarah, filosofi, dan makna dari tradisi yang ada. Namun mereka sering kali
mengalami kesenjangan dalam kemampuan mengakses dan menggunakan
teknologi. Di sisi lain, generasi muda memiliki akses yang luas dan keterampilan
yang tinggi dalam menggunakan media sosial, membuat konten video, serta
mengelola platform digital. Oleh sebab itu, kolaborasi antargenerasi menjadi kunci
penting dalam mewujudkan revitalisasi budaya berbasis teknologi. Proyek-proyek
seperti pembuatan dokumenter budaya oleh siswa sekolah, vlog kebudayaan yang
menampilkan cerita dari tetua adat, hingga kampanye media sosial untuk promosi
bahasa daerah, adalah contoh nyata dari sinergi ini. Kolaborasi ini tidak hanya
menjembatani kesenjangan antar generasi, tetapi juga mendorong regenerasi
budaya secara organik dan berkelanjutan.

17 Duong Huu Tong, Bui Phuong Uyen, and Lu Kim Ngan, “The Effectiveness of Blended
Learning on Students’ Academic Achievement, Self-Study Skills and Learning Attitudes: A Quasi-
Experiment Study in Teaching the Conventions for Coordinates in the Plane,” Heliyon 8, no. 12
(2022): €12657, https:/ /doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e12657.

18 Maria Fatima B. Beribe, “The Impact of Globalization on Content and Subjects in the
Curriculum in Madrasah Ibtidaiyah: Challenges and Opportunities,” At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan
Dan Hukum Islam 9, no. 1 (2023): 54-68, https:/ /doi.org/10.55849/ attasyrih.v9i1.157.

134



Dalam semua strategi di atas, terlihat bahwa esensi revitalisasi nilai lokal
melalui teknologi terletak pada prinsip inklusivitas dan partisipasi aktif
masyarakat. Proses pelestarian budaya tidak lagi bersifat top-down, di mana
hanya elit akademik atau lembaga pemerintah yang berperan. Sebaliknya,
masyarakat adat sendiri menjadi aktor utama dalam merumuskan, menjalankan,
dan mengevaluasi strategi pelestarian mereka, dengan teknologi sebagai alat bantu
yang memperluas jangkauan dan memperkuat pengaruh. Dengan demikian,
pelestarian budaya tidak hanya menjadi kegiatan simbolik atau seremonial,
melainkan menjadi bagian dari proses transformasi sosial yang mengakar kuat
pada identitas lokal.?®

Lebih jauh, strategi-strategi ini mencerminkan perubahan paradigma
penting dalam memandang relasi antara tradisi dan modernitas. Alih-alih melihat
teknologi sebagai lawan budaya lokal, pendekatan ini justru menempatkan
teknologi sebagai mitra strategis dalam upaya menjaga keberlanjutan budaya.
Dengan cara ini, identitas lokal tidak hanya bertahan di tengah arus globalisasi,
tetapi juga berkembang, bertransformasi, dan relevan di mata generasi digital.
Teknologi memungkinkan budaya lokal untuk tidak sekadar menjadi artefak masa
lalu yang dikenang, tetapi menjadi kekuatan hidup yang membentuk masa
depan.?0

Akhirnya, revitalisasi nilai lokal melalui pemanfaatan teknologi bukanlah
proses instan yang selesai dalam waktu singkat. Ia memerlukan komitmen jangka
panjang, investasi sosial, dan kerja sama lintas sektor antara masyarakat adat,
lembaga pendidikan, pelaku teknologi, serta pemerintah. Dalam ekosistem yang
kolaboratif dan saling menguatkan, teknologi tidak lagi menjadi pemicu erosi
budaya, melainkan menjadi jembatan antara warisan leluhur dan cita-cita generasi
penerus. Inilah wajah baru dari pelestarian budaya di abad ke-21 —sebuah gerakan
kolektif yang tidak hanya menjaga apa yang telah ada, tetapi juga menciptakan

¥ Yunus Rasid, “Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai Upaya Pembangunan
Karakter Bangsa (Penelitian Studi Kasus Budaya Huyula Di Kota Gorontalo),” Jurnal Penelitian
Pendidikan, 14, no. 1 (2013): 65-77.

20 Nurul Fadhilah H.M, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul Syamsul, “Development of
Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3 Human Coordination
System Material,” JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 658,
https:/ /doi.org/10.33578 /pjr.v7i3.9437; lkhsan Kamil, Afifa Husnul Amin, and Muhammad
Fauzan, “Filosofis Pemikiran Prof. H. M Arifin, M. Ed. ( Religius- Rasional ) Tentang Pendidikan
Islam Kontemporer,” Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah 8, no. 2 (2023):
468-80, https:/ /ejournal.stit-ru.ac.id/index.php/raudhah/

135



ruang baru bagi budaya lokal untuk tumbuh dan bersinar dalam dunia yang terus
berubah.

Model Integratif antara Kearifan Lokal dan Inovasi Teknologi sebagai Solusi
Berkelanjutan

Dalam konteks modernisasi dan digitalisasi yang terus bergerak cepat,
masyarakat adat dihadapkan pada dilema antara mempertahankan tradisi dan
menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Dikotomi antara tradisi dan
modernitas sering kali menjadi perdebatan dalam ruang budaya. Tradisi dianggap
lamban, kuno, dan tertinggal; sedangkan modernitas dikaitkan dengan efisiensi,
kecepatan, dan inovasi. Pandangan ini menempatkan budaya lokal dan teknologi
dalam posisi yang saling bertentangan. Padahal, keduanya dapat dipadukan
dalam sebuah model integratif yang memungkinkan berlangsungnya pelestarian
budaya secara kontekstual dan berkelanjutan. Dalam hal ini, pendekatan yang
menggabungkan kearifan lokal (local wisdom) dengan inovasi teknologi menjadi
alternatif yang strategis dan realistis.?!

Kearifan lokal adalah produk budaya yang terbentuk dari pengalaman
kolektif masyarakat selama bertahun-tahun dalam menghadapi tantangan alam,
sosial, dan spiritual. Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, spiritualitas,
penghormatan terhadap alam, dan solidaritas komunal merupakan bagian dari
kearifan lokal yang diwariskan secara lisan maupun simbolik. Nilai-nilai tersebut
menjadi fondasi etis dan moral dalam kehidupan sehari-hari komunitas adat.
Namun dalam masyarakat digital saat ini, eksistensi nilai-nilai tersebut mulai
mengalami tekanan karena kurangnya medium yang mendukung reproduksi
budaya secara relevan dengan gaya hidup generasi muda. Oleh sebab itu,
pendekatan local wisdom-based innovation menjadi penting, yaitu memadukan
kekuatan nilai lokal dengan metode, media, dan strategi yang berbasis teknologi.
Melalui pendekatan ini, nilai budaya tidak hanya dilestarikan tetapi juga
diaktualisasikan dalam format dan ruang yang dapat diterima oleh generasi
digital.

Implementasi local wisdom-based innovation dapat diwujudkan dalam
berbagai bentuk, seperti digitalisasi cerita rakyat, penciptaan konten media sosial
berbasis budaya lokal, penggunaan aplikasi pembelajaran interaktif untuk
mengenalkan bahasa daerah, serta pemanfaatan teknologi augmented reality

2l Muhammad Dwi Kurniadi Kurniadi and Husmayani Muny Putri, “Tradisi Bantai Adat:
Kearifan Lokal Menyambut Bulan Ramadhan Masyarakat Merangin Jambi,” Jurnal Lektur
Keagamaan 19, no. 2 (2021): 388-418, https:/ /doi.org/10.31291/jlka.v19i2.961.

136



untuk menghidupkan kembali ritual-ritual adat dalam bentuk virtual. Contohnya,
beberapa komunitas di Indonesia telah mengembangkan YouTube channel
berbahasa daerah untuk anak-anak, yang berisi dongeng dan lagu tradisional
dengan animasi menarik. Di tempat lain, komunitas adat menggandeng
pengembang lokal untuk membuat gim edukatif yang mengajarkan filosofi hidup
leluhur melalui narasi dan tantangan interaktif. Inovasi-inovasi seperti ini
membuktikan bahwa nilai lokal dapat dikemas dalam bentuk yang tidak hanya
relevan secara teknologi, tetapi juga menarik secara emosional bagi generasi
muda.??

Selain pengembangan konten budaya berbasis teknologi, pendidikan
memainkan peran sentral dalam membangun model pelestarian budaya yang
berkelanjutan. Lembaga pendidikan, baik formal maupun non-formal, dapat
menjadi ruang dialektika antara budaya lokal dan perkembangan teknologi.
Kurikulum yang inklusif terhadap muatan lokal, pembelajaran berbasis proyek
budaya, serta pelatihan teknologi bagi guru dan siswa adalah bentuk intervensi
yang mampu menjembatani generasi muda dengan akar budayanya. Pendidikan
harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran budaya yang kontekstual, bukan
sekadar hafalan sejarah atau folklor. Pendidikan yang mampu menghubungkan
identitas budaya dengan kecakapan teknologi akan menciptakan generasi yang
tidak tercerabut dari akar, namun tetap mampu bersaing dalam dunia global.

Di sisi lain, kebijakan publik juga memiliki tanggung jawab dalam
menciptakan ekosistem pelestarian budaya yang berbasis teknologi. Pemerintah
daerah dan nasional harus mendorong infrastruktur digital yang merata di
wilayah adat, mendukung pendanaan bagi pengembangan konten budaya digital,
serta memfasilitasi kolaborasi antara komunitas adat, seniman lokal, akademisi,
dan pengembang teknologi. Regulasi yang berpihak pada pelindungan hak
kekayaan intelektual budaya lokal juga sangat penting agar hasil digitalisasi
budaya tidak dimonopoli oleh pihak luar. Kebijakan yang mendukung pelestarian
budaya tidak cukup hanya berbentuk deklaratif, tetapi harus disertai program
afirmatif, insentif, serta monitoring yang konkret.

2 Giti Zahrok Marsudi, Usman Arief, “Pengembangan Manajemen Koperasi Di Pondok
Pesantren Perguruan Islam Salafiah Kabupaten Blitar,” Jurnal Sosial Humaniora 4, no. 2 (2011): 164-
76; Roni Susanto and Sugiyar, “Implementation of Mutammimah Book Learning on the Reading
Ability of Kutub Al-Turats at Madrasah Riyadlotusy Syubban Ponorogo,” Edukasi Lingua Sastra 21,
no. 1 (2023): 207-2017, https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.47637 / elsa.v21i2.667.

137



Meskipun berbagai strategi integratif telah dikembangkan, kenyataan di
lapangan menunjukkan adanya variasi keberhasilan dan kegagalan. Beberapa
komunitas berhasil memadukan teknologi dengan budaya secara kreatif dan
partisipatif. ~Misalnya, di Papua, komunitas pemuda adat berhasil
mengembangkan platform media sosial berbasis dokumentasi upacara adat dan
gaya hidup tradisional. Mereka tidak hanya menjadi agen pelestarian budaya,
tetapi juga memperoleh penghasilan dari konten yang mereka unggah. Namun di
tempat lain, digitalisasi budaya justru mengalami kegagalan karena pendekatan
yang eksploitatif atau tidak partisipatif. Budaya lokal direduksi menjadi objek
tontonan yang kehilangan konteks, atau digunakan hanya untuk kepentingan
komersial oleh pihak luar tanpa melibatkan komunitas adat sebagai pemilik asli.
Kegagalan ini sering kali disebabkan oleh kurangnya pemahaman terhadap nilai-
nilai lokal, pendekatan top-down yang tidak dialogis, serta minimnya literasi
digital dalam komunitas itu sendiri.??

Oleh karena itu, penting untuk membangun model pengembangan budaya
yang tidak hanya menekankan pada produk akhir, tetapi juga pada proses sosial
yang inklusif, etis, dan partisipatif. Salah satu kerangka yang relevan digunakan
dalam hal ini adalah konsep sustainable cultural development, vyaitu
pembangunan budaya yang menjamin keberlanjutan identitas lokal tanpa menolak
inovasi. Konsep ini menekankan pentingnya keseimbangan antara pelestarian dan
adaptasi. Artinya, budaya tidak dilestarikan dalam bentuk statis, tetapi diperbarui
melalui proses kreatif yang tetap menjaga makna dan nilai dasarnya. Sustainable
cultural development juga mengedepankan prinsip keberlanjutan generasi, di
mana pelestarian budaya diarahkan untuk menjawab tantangan zaman tanpa
menghilangkan jati diri masyarakat.

Model integratif ini membutuhkan keterlibatan multiaktor, mulai dari
komunitas adat, akademisi, lembaga pendidikan, pemerintah, hingga pelaku
teknologi. Kolaborasi antaraktor menjadi kunci keberhasilan dalam menciptakan
ekosistem budaya yang adaptif dan berdaya tahan. Setiap pihak memiliki peran
strategis: komunitas adat sebagai pemilik nilai dan narasi, akademisi sebagai
pengembang metode dan evaluasi, lembaga pendidikan sebagai ruang
transformasi generasi, pemerintah sebagai pembuat kebijakan dan penyedia
infrastruktur, serta pelaku teknologi sebagai penghubung antara tradisi dan media

2 Wildan Zaenur Romdhoni and Choirul Anam, “Innovative Strategies in Improving the
Quality of Learning in Digital-Based Elementary Schools,” JISEI: Journal of Islamic Studies and
Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 69-81.

138



baru. Jika sinergi ini dapat dibangun secara berkelanjutan, maka masa depan
pelestarian budaya lokal bukan hanya mungkin, tetapi juga menjanjikan.?*

Dengan demikian, integrasi antara kearifan lokal dan inovasi teknologi
tidak hanya menjadi kebutuhan, tetapi juga strategi kunci untuk menjaga
keberlangsungan budaya di tengah tantangan modernitas. Model ini bukan
sekadar solusi pragmatis, tetapi juga manifestasi dari cara pandang baru terhadap
hubungan antara manusia, budaya, dan teknologi: sebuah relasi yang saling
memperkuat demi keberlanjutan peradaban yang berakar, namun tetap terbuka
terhadap perubahan.

CONCLUSION

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi membawa dampak
ganda bagi masyarakat adat. Di satu sisi, teknologi memperluas akses informasi
dan membuka ruang dialog budaya lintas batas. Namun di sisi lain, tanpa
kesadaran kritis, teknologi mendorong erosi nilai-nilai lokal, terutama di kalangan
generasi muda. Tradisi lisan, bahasa daerah, praktik spiritual, dan struktur sosial
adat kian terpinggirkan karena kuatnya pengaruh budaya global yang masuk
melalui media digital. Meski demikian, artikel ini menunjukkan bahwa teknologi
juga dapat menjadi alat strategis untuk revitalisasi budaya jika dimanfaatkan
secara kontekstual melalui pendekatan local wisdom-based innovation. Komunitas
adat dapat memanfaatkan media digital, aplikasi edukasi, dan platform sosial
untuk melestarikan dan mengembangkan budaya lokal. Penelitian ini, melalui
metode kualitatif dan studi kasus, menegaskan bahwa keberhasilan pelestarian
budaya digital bertumpu pada partisipasi aktif masyarakat, literasi budaya digital,
dan dukungan kebijakan publik yang berpihak.

Untuk penulis selanjutnya, disarankan agar memperluas ruang lingkup
studi dengan melakukan perbandingan antar komunitas adat dari berbagai
wilayah. Kajian komparatif akan memperkaya pemahaman tentang bagaimana
latar belakang geografis, politik, dan sosial-budaya turut memengaruhi respons

2 Mahlil Nurul Ihsan et al., “Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The
Religious Attitude of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools,”
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2021): 362-82, https:/ /doi.org/10.31538 /nzh.v4i2.1492;
Rima Nur Ekawati, “Education Secularism in Indonesia and Society * s Interpretation,” JISEI:
Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025); Khairunesa Isa et al., “ Assessing
Z Generation Engineering Students’” Social Media Platform Usage and Safety Awareness,”
Malaysian  Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023): e002448S,
https:/ /doi.org/10.47405/ mjssh.v8i8.2448.

139



komunitas terhadap teknologi. Hal ini akan memperkuat validitas temuan dan
memberikan contoh praktik baik yang bisa direplikasi di tempat lain.

REFERENCES
B. Beribe, Maria Fatima. “The Impact of Globalization on Content and Subjects in

the Curriculum in Madrasah Ibtidaiyah: Challenges and Opportunities.” At-
Tasyrih:  Jurnal Pendidikan Dan Hukum Islam 9, no. 1 (2023): 54-68.
https:/ /doi.org/10.55849/ attasyrih.v9i1.157.

Ekawati, Rima Nur. “Education Secularism in Indonesia and Society “ s
Interpretation.” JISEIL: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01,
no. 01 (2025).

Fadhilah H.M, Nurul, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul Syamsul. “Development
of Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3
Human Coordination System Material.” JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan
Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 658. https:/ /doi.org/10.33578 / pjr.v7i3.9437.

Fita Mustafida. “Integrasi Nilai-Nilai Multikultural Dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI).” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 4, no. 2
(2020): 173-85. https:/ /doi.org/10.35316/jpii.v4i2.191.

Fitriani, Rina. Strategi Pembangunan Ekonomi Berbasis Digital Di Era Globalisasi.
Yogjakarta: Deepublish, 2023.

Haron, S., and N. Ismail. The Role of Halal Certification in Enhancing Consumer
Confidence and Marketability. Kuala Lumpur: University of Malaya Press, 2013.

Herdiyanti, Yuni, Miftakul Janah, and Roni Susanto. “Building a Golden
Generation: Synergy of Education , Technology , and Qur * Anic Values.”
JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36-
48.

Hirblinger, Andreas T., Ville Brummer, and Felix Kufus. “Leveraging Digital
Methods in the Quest for Peaceful Futures: The Interplay of Sincere and
Subjunctive Technology Affordances in Peace Mediation.” Information
Communication and Society, 2023.
https:/ /doi.org/10.1080/1369118X.2023.2247070.

Huberman, A. Michael, and Saldana Jhonny. Qualitative Data Analysis a Methods
Sourcebook. America: Arizona State University, 2014.

Idul Adha, and Faridi Faridi. “Inovasi Dalam Pengembangan Bahan Ajar Dan
Media Pembelajaran Akhlaq.” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 5 (2024):
119-37. https:/ /doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.532.

140



Ihsan, Mahlil Nurul, Nurwadjah Ahmad, Aan Hasanah, and Andewi Suhartini.
“Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The Religious Attitude
of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools.”
Nazhruna:  Jurnal  Pendidikan  Islam 4, mno. 2 (2021): 362-82.
https:/ /doi.org/10.31538 /nzh.v4i2.1492.

Isa, Khairunesa, Yuslizar Kamaruddin, Sarala @ Thulasi Palpanadan, Nor Shela
Saleh, Mohd Shafie Rosli, and Syahrudin Syahrudin. “Assessing Z Generation
Engineering Students’ Social Media Platform Usage and Safety Awareness.”
Malaysian Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023):
e002448. https:/ /doi.org/10.47405/ mjssh.v8i8.2448.

Isti'ana, Ais. “Integrasi Teknologi Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam.”
Indonesian  Research  Journal on Education 4, no. 1 (2024): 302-10.
https:/ /doi.org/10.31004/irje.v4i1.493.

Kamil, Ikhsan, Afifa Husnul Amin, and Muhammad Fauzan. “Filosofis Pemikiran
Prof. H. M Arifin, M. Ed. ( Religius- Rasional ) Tentang Pendidikan Islam
Kontemporer.” Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah 8,
no. 2 (2023): 468-80. https:/ /ejournal.stit-
ru.ac.id/index.php/raudhah/article/view /301 %0Ahttps:/ / ejournal.stit-
ru.ac.id/index.php/raudhah/article/download/301/196.

Kurniadi, Muhammad Dwi Kurniadi, and Husmayani Muny Putri. “Tradisi Bantai
Adat: Kearifan Lokal Menyambut Bulan Ramadhan Masyarakat Merangin
Jambi.”  Jurnal  Lektur  Keagamaan 19, mno. 2 (2021): 388-418.
https:/ /doi.org/10.31291/jlka.v19i2.961.

Kurniawati, Dewi, and Ridho Hidayah. “Improving Understanding of Figh of
Worship through Practice at State Junior High School 2 Kotabumi.” JISEI:
Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025).

Marsudi, Usman Arief, Siti Zahrok. “Pengembangan Manajemen Koperasi Di
Pondok Pesantren Perguruan Islam Salafiah Kabupaten Blitar.” Jurnal Sosial
Humaniora 4, no. 2 (2011): 164-76.

Muzakkir, Muzakkir. “Pendekatan Etnopedagogi Sebagai Media Pelestarian
Kearifan Lokal.” JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan Penelitian
2, no. 2 (2021): 28-39. https:/ /doi.org/10.56806/jh.v2i2.16.

Nabila Putri Wahiddiyah, Ayudhia Nur Luthfia, Desy Safitri, and Sujarwo
Sujarwo. “Pemanfaatan Augmented Reality Dalam Pembelajaran IPS
Menyajikan Informasi Sejarah Dengan Realitas Tambahan.” Sinar Dunia: Jurnal
Riset Sosial Humaniora Dan Ilmu Pendidikan 2, no. 4 (2023): 115-24.

141



https:/ /doi.org/10.58192/sidu.v2i4.1535.

Prasojo, Enny Nurcahyawati, and Muhammad Arifin. “Manifestasi Transformasi
Nilai-Nilai Ajaran Islam Dalam Tokoh Wayang Kulit Pandawa Lima Pada
Cerita Mahabharata.” Jurnal Dirosah Islamiyah 4, no. 2 (2022): 304-21.
https:/ /doi.org/10.47467/jdi.v4i2.1078.

Puji, Fitria Dewi Atma, Ni'matul Ula Hani, and Eva Kumalasari. “Exploring
Knowledge from the Qur " an: The Concept of Multidisciplinary Education in
Islamic Culture.” JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01,
no. 01 (2025): 22-35.

Ramdani, Emi. “Model Pembelajaran Kontekstual Berbasis Kearifan Lokal Sebagai
Penguatan Pendidikan Karakter.” Jupiis: Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial 10,
no. 1 (2018): 1. https:/ /doi.org/10.24114 /jupiis.v10i1.8264.

Rasid, Yunus. “Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai Upaya
Pembangunan Karakter Bangsa (Penelitian Studi Kasus Budaya Huyula Di
Kota Gorontalo).” Jurnal Penelitian Pendidikan, 14, no. 1 (2013): 65-77.

Romdhoni, Wildan Zaenur, and Choirul Anam. “Innovative Strategies in
Improving the Quality of Learning in Digital-Based Elementary Schools.”
JISEL: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 69-
81.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: CV Alfabeta, 2010.

Susanto, Roni, Ahmad Munir, and Basuki Basuki. “Preserving the Authenticity of
Qira’at Sab’ah: A Comparative Study of Musy a Fahah Methods at Al-Hasan
and Al-Munawwir Boarding School.” Dialogia : Jurnal Studi Islam Dan Sosial 23,
no. 01 (2025): 101-21. https:/ /doi.org/10.21154/ dialogia.v23i01.10500.

Susanto, Roni, and Sugiyar. “Implementation of Mutammimah Book Learning on
the Reading Ability of Kutub Al-Turats at Madrasah Riyadlotusy Syubban
Ponorogo.”  Edukasi Lingua Sastra 21, mno. 1 (2023): 207-2017.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.47637 / elsa.v21i2.667.

Susanto, Roni, Robbin Dayyan Yahuda, Basuki, and abdul Kadir. “Implications of
Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning Qiraat Sab’ah in the Digital
Era.” Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.35445/ alishlah.v15i4.3009.

Tong, Duong Huu, Bui Phuong Uyen, and Lu Kim Ngan. “The Effectiveness of
Blended Learning on Students” Academic Achievement, Self-Study Skills and
Learning Attitudes: A Quasi-Experiment Study in Teaching the Conventions
for Coordinates in the Plane.” Heliyon 8, no. 12 (2022): e12657.

142



https:/ /doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e12657.

Unik Hanifah Salsabila, Putri Fauziatul Fitrah, Astuti Nursangadah Fakultas.
“Eksistensi Teknologi Pendidika Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Abad
21.” Jurnal Edusciense 8, no. 1 (2021): 1-11.

Wahyu, Widodo, Roni Susanto, and Kolis Nur. “The Relevance KI Hajar
Dewantara’s Thinking on Multicultural Educational Values.” International
Conference on Islam, Law, and Society (INCOILS) Conference Proceedings 2023 2,
no. 2 (2023): 93. https:/ /doi.org/10.24198 /jkrk.v2i2.28154.

143



